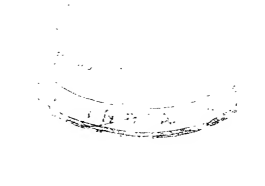
### GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05 V.O.J. Acc. No. 3/46/

**D.G.A. 79.** GIPN—S4—2D. G. Arch. N. **D./57.**—25-9-58—1,00,000.





# VIENNA

# ORIENTAL JOURNAL

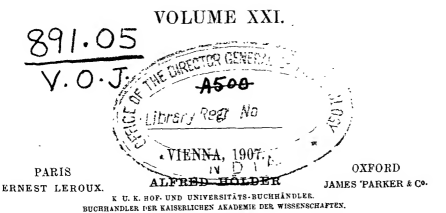
EDITED

Β¥

### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

31401



LONDON LUZAC & Co. TURIN
HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK
LEMCKE & BUECHNER
(FORMERLY B. WESTERMANN & CO.)

BOMBAY EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



| CENTRAL      | . A !  | MOLOGICAL |
|--------------|--------|-----------|
| LIBE.        | 1      | DELHI.    |
| Aec.         |        |           |
| Date. 2      | 3.5    | 57        |
| $C_{2}$ ]] . | 891.05 | / V.O.J   |

## Contents of volume XXI.

### Articles.

IV Contents.

|                                                                               | Page |
|-------------------------------------------------------------------------------|------|
| Paul Deussen, Vier philosophische Texte des Mahâbhâratam, von M. Winternitz   | 194  |
| KAISERLICHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN, Kusejr 'Amra, von R. Brünnow .       | 268  |
| LEONE CAETANI, Annali dell'Islām, von Th. Nöldeke                             | 297  |
| W. MAX MÜLLER, Egyptological Researches, von N. REICH                         | 313  |
| MAURICE BLOOMFIELD, A Vedic Concordance, von L. v. Schroeder                  | 384  |
| A. F. Rudolf Hoernle, A history of India, von L. v. Schroeder                 | 386  |
| FACULTÉ ORIENTALE (DE L')UNIVERSITÉ SAINT-JOSEPH, Mélanges, von R. GEYER.     | 387  |
| H. RECKENDORF, Mohammed und die Seinen, von R. GEYER                          | 399  |
| J. HERTEL, Das südliche Pañcatantra, von J. KIRSTE                            | 403  |
| R. R. Bhagawat, Key to interpret the Veda, von J. Kirste                      | 403  |
| HERMANN RANKE, Babylonian legal and business documents from the time of the   |      |
| first dynasty of Babylon chiefly from Sippar, von Dr. M. Schore               | 406  |
| Miscellaneous notes.                                                          |      |
| Khaṭvāvāḍha, von J. Kirste                                                    | 77   |
| Talapoin, von L. v. Schroeder                                                 | 78   |
| avèlu, mâr avêli und avêlûtu, von M. Streck                                   | 80   |
| Vimanyu RV 1, 25, 4 ,Zorn stillend', ,Grimm vertreibend', von L. v. Schroeder | 314  |
| Bemerkungen zu den Papyrusurkunden aus Elephantine, von Georg Hoffmann        | 413  |
| in dem Papyrus von Elephantine, von Im. Low                                   | 415  |
| Die Korrespondenz zwischen der Gemeinde von Elephantine und den Söhnen        |      |
| Sanabalats, von D. H. MÜLLER                                                  | 416  |
| Verzeichnis der bis zum Schluß des Jahres 1907 bei der Redaktion der WZKM     |      |
| eingegangenen Druckschriften                                                  | 420  |

# Zur Rechtschreibung des Buchpahlavi: pāhrēxtan oder pahrēxtan?

Von

#### Chr. Bartholomae.

Die Pazandisten umschreiben med we mit pahrēxtan, teils mit pāhro, so daß im Wörter- und Formenregister des Gdr. Iran. Philol. 1. 483 unter pahro auf pāhro verwiesen und dies mit pāhrēxtan verzeichnet wird; man vergleiche einerseits 1. 267, 300, anderseits 1 b. 23, 98, 135, wo allerdings zu pāhrēxtan zugefügt wird ,d. i. pahro; s. auch a. O. S. 23 mitten (wozu unten S. 6). Das neupers. parhēxtan entscheidet nicht für a, da ja die "Metathese" (so Horn a. O. 1b. 98) auch erst erfolgt sein könnte, nachdem die vor h übliche Kürzung stattgefunden hatte, s. neupers. pahra gegenüber turfanpahl. pāhrag (a. O. 1a. 94). Entscheidend aber für die Lesung mit kurzem a ist die im Turfanpahlavi bezeugte Form des Verbums: pahrēzo (geschrieben PHRYZo); s. Bartholomae Zum Air Wb. 64, 180.

Es kommt bei næv vo eine Schreibregel des Buchpahlavi in Betracht, die für die Beurteilung einzelner Pahlaviwörter nicht ganz belanglos ist: die Regel nämlich, daß vor v (wenn = h oder x), dem h (= r oder h) oder h (= h) folgt, der kurze h-Vokal plene geschrieben wird.

Ich verzeichne dafür außer pahrēxtan, für dessen Etymologie ich auf Bartholomae Zum Air Wb. 64, 180 verweise, noch folgende Beispiele:

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich meine damit nur die älteren, insbesondere Nervosang. Wiener Zeitschr f. d. Kunde d. Morgenl. XXI Bd.

שינישיע hubahr ,glücklich' (Pazand ישינישיע'): jAwest. איי איישיע hubahr ,glücklich' (Pazand איינישיע'): jAwest. איישיע hubahrō, aind. सुभद्र: súbadhraḥ; —

עש bahr ,Teil' (Pazand שיש bahar); die Etymologie des Wortes ist strittig; s. Hübschmann Pers. Studien 33, Salemann Gdr. Iran. Philol. 1. 262, Horn ebd. 1 b. 95;—

كويو *žahr* ,Gift' (Pazand كويوية *zahar*); s. npers. زهر zahr, kurd. *žahr* ,Gift' und zur Etymologie des Wortes Hübschmann a. O. 71<sup>1</sup>; —

יטילאָן vahrām Name einer Gottheit (Pazand לעיש vahram und לעיש vahram und לעיש bahiram, Parsi שלאן neben ישיש vahrām und שלאן varhrām, inschr. varhrān (VRHRAN); der Verlust des ersten r in vahrām ist auf Dissimilation zurückzuführen; die uriranische Vorform der Wörter war \*yar&rayna-; —

איטיליט fravahr "Schutzengel" (Pazand שׁבְּילִשׁ frōhar — mit ō für ava —, Parsi פֿרָפָּשׁת): gibt das jAwest. אייטישליט fravašiš wieder; s. auch turfanpahl. fravahrēn "ätherisch" und Bartholomae Zum Air-Wb. 11²; das entsprechende apers. איין אייטישליט אייטישליט fravašiš wieder; אייטישליט fravahrēn "ätherisch" und Bartholomae Zum Air-Wb. 11²; das entsprechende apers. אייטישליט אייטישליט fravahrēn "ätherisch" und Bartholomae Zum Air-Wb. 11²; das entsprechende apers. אייטישליט frā-wartiš dient als Eigenname, griech. Φραόρτης³; —

jAwest. איטיפּנינל mahryak Eigenname (des ersten Menschen): gibt das jAwest. איטיפּנינל mašyō "Mensch' wieder; s. Bartholomae a. O. und Freiman WZKM. 20. 243; s. noch apers. ► אין אין אין אין אין אין אינענעם martiyah; —

<sup>1</sup> West's Korrektur von کرداد in کردائی zahrîh 'venom', Awesta . . Studies 1,
Appendix xl zu Zs. 4.8 ist also verfehlt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zum lautlichen Wert des αο in Φραόρτης s ΒΑΝΤΗΟΙΟΜΑΕ Zum Air II b. 18.
Vgl. dazu noch WSCHULZE Zur Geschichte lat. Eigennamen 180 über 'Aogros: Avernus, — Δάορσοι: Daversi, — Νοορχίνιος: Novercinius.

<sup>4</sup> So steht das Wort in der Bombayer Denkartausgabe, S. 348, Z. 5. Sonst findet sich where S. 5.

יש פּעשׁ  $\check{c}ahr^\circ$ , vier', am Anfang von Zusammensetzungen: jAwest.  $\check{c}a\vartheta ru^\circ$ ; die Pazandisten lesen allerdings יעשׁשׁ  $\check{c}ih\bar{a}r^\circ$ , was nach den Zeichen selbstverständlich gerade so gut möglich ist; im Neupersischen erscheint als erstes Kompositionsglied  $\check{c}a\vartheta ru^\circ$  (= jAwest.  $\check{c}a\vartheta ru^\circ$ ) und  $\check{c}a\vartheta ru^\circ$ ; vgl. zur ganzen Frage Вактноломае  $IF.\ 21$  (noch nicht gedruckt); —

שישילי pahlūk "Seite" (Pazand שישיש): aind. पर्जा: párśuḥ "Rippe", npers. בָּאלּ pahlū "Seite"; —

φυν pahlom ,princeps' (Pazand της pahalum): geht auf iran. \*parθama- zurück; s. die parthischen Eigennamen Παρθαμασπάτης, Παρθαμάσιρις (Ηϋβεκημανικ a. O. 208) und auch turfanpahl. pah////, d. i. pahrom ,primus' (Βακτησιομάτε Zum AirWb. 35 Note); —

שיליט dahlīč ,Halle': aus iran. °ar9° hervorgegangen; siehe zur Etymologie FrMüller WZKM. 9. 171 und Bartholomae Air-Wb. 766; die Pazandform kenne ieh nicht; np. יهليز dahlīz, af7. dahlīj; —

אַטּעּל taxr (oder taxl) ,bitter (Pazand אַרּשׁנּענּ tahal). aus iran. \*taxra-; s. npers. בול talx; Hübschmann umschreibt שני mit tāxra. O. 266 und IFAnz. 10. 20, Arm. Gramm. 1. 31 Note; aber die Existenz einer uriran. \*tāxra-, die dafür erforderlich wäre, ist m. E. ganz und gar unwahrscheinlich; —

אריישי staxr Name einer Stadt (Pazand מריישישיני satahir): setzt ein iran. \*staxra- voraus, das mit jAwest. מישישל staxra- ,fest, stark etymologisch gleich sein könnte; s. npers. וייייביע istaxr; —

אַטּעּל čaxr ,Rad' (Pazand ישׁשּשׁ čahar): aind. चक्रम cakrám ,Rad', arm. Lehnwort שַּעּשְׁשְׁ čaxr ,Drehung', npers. בֹּיָ בִּ čarx ,Rad'; ich finde das Wort nur in יְשִׁעּעׁ čaxrnāk², mit einem Rad versehen', d. i. ,ein Rad schlagend', wie der Pahlavikommentar zu V. 2. 42 den Vogel Karšiptar nennt: die Pazandform steht Aog. 81;—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gujastak Abalish 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das halte ich für die richtige Lesung, nicht čaxrvāk, wie Darmesteter Zend Avesta 2. 31 und Horn Gdr. Iran. Philol. 1 b. 53 vorschlagen.

ינים יעמיר ,falsch, verkehrt' (aber Pazand לְּשִּישִׁשׁ vāhar!) : aind. वजः vakráh ,krumm'; Horn a. O. 172 stellt mit dem aind. vakrá- das npers. בֹפּשׁל x'ahl ,krumm' zusammen, indem er dafür ein ar. \*suakramit dem ,beweglichen s' voraussetzt. Eine andere Etymologie ergibt sich bei der Lesung vahl; dann wäre das Wort mit dem folgenden zusammenzuschließen; —

Pazandlesung pand vāhlū auf Tradition beruht; das Wort findet sich in der Bombayer Dēnkartausgabe S. 58 (Vol. 1), Z. 11 — s. auch S. 45 des Glossary of select Terms in Vol. 1 — und mit dem Abstraktsuffix īh: word vahlukīh ebd. S. 337 (Vol. vii), Z. 5, S. 426 (Vol. viii), Z. 5 und 93: es weist auf ar. \*uartho, uriran. \*uaroo; s. aind. Jul vithā, lit. veltui und Bartholomae IF. 3. 162. Liest man vaxruk, was an sich ebensowohl angeht, so wäre das Wort mit dem vorhergehenden zusammenzustellen.

Daß von der besprochenen Schreibregel Abweichungen vorkämen, ist mir nicht bekannt und auch nicht wahrscheinlich, von solchen, die auf irgendeiner Verirrung oder einer Verwechslung beruhen, abgesehen. Dazu nehme ich z. B. die Schreibung statt Bd. 1. 22 = 5. 8; es liegt eine Vertauschung der Ausdrücke zwei Teile'  $(d\bar{o}\ bahr)$  und zwei Mal'  $(d\bar{o}\ b\bar{a}r)$  vor. Das von Salemann Gdr. Iran. Philol. 1. 267 angeführte größe, das wäre  $\mathcal{P}$ 

¹ Nedvosang übersetzt das Wort im Shikand Gum. Vij. mit ,angtah, West im Sg.-Glossary mit ,strange, Salemann Ein Bruchstück manich. Schrifttums 21 ff. mit ,absurd.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> West Shikand Gum Vij. xxxıı will nāhar statt vāhar lesen; was er damit meint, weiß ich nicht. Salemann a. O. schreibt 'vāhar, womit gesagt sein soll, daß er zwar die traditionelle Lesung beibehalten habe, aber davor warne, ihr zu trauen.

pahlavīk, existiert, wie er mir selbst auf meine Anfrage mitteilt, tatsächlich nicht. Im Petersburger Pahlavifrahang S. 68, Z. 9 steht de, d. i. šahr als "Ausdeutung" (Uzvārišn)" von new; hiefür ist zu beachten, daß www und we auch sonst verwechselt werden; so insbesondre bei der Schreibung von pātixšāh, das häufiger durch were als durch das korrekte wwwere dargestellt wird.

Die Pleneschreibung des kurzen Vokals vor  $\frac{1}{2}$  und  $\frac{1}{2}$  = hr, hl, xr, xl findet sich auch dann regelmäßig, wenn es sich um i oder u handelt; z. B. ነውር čihr = aind. चित्रः citráḥ: — ነውው (ነውው) spihr : aind. স্বিব: śvitráh; — ১৯৮ muhr = aind. মুর্ব mudrā; — ১৯৮ puhr : aind. पुत्रः putráh; — אישוש anāpuhlak : jAwest. לים anāpərədō; — — שייל suxr: aind. איז śukráḥ; u. s. w. Ich sehe darin nicht gerade etwas besonderes, insofern ja i und u auch sonst gern plene geschrieben werden, im Gegensatz zu a. Es ist aber zu beachten, daß dann, wenn hr in historischer Schreibung, d. h. durch 18, de gegeben wird (s. Bartholomae Zum AirWb. 10 f.), die Bezeichnung des kurzen Vokals davor unterbleibt; vgl. المجرة neben مورة ذنه و ذنه (Parsi عود وذنه و cihar): npers. בָּאָר čihr, aind. चित्रः citráḥ; — איי mihr (Parsi בישיל mihir): npers. جهر mihir, aind. मिनः mitráh. Im gleichen Fall wird gleicherweise auch die Schreibung des kurzen a unterlassen: 11940 šahr (Parsi šahar) : npers. شهر šahr, turfanpahl. šahr, aind. चत्रम kṣatrám; - Jewer artaxšahr (SBE. 47. 127; Bombayer Ausgabe des 7. Buchs des Denkart S. 71, Z. 2; Bombaver Denkartausgabe S. 480, Z. 14): inschr. ARTXŠTR Αρταξαρου (Bartholomae a. O. 11, Note 2); — जार्ड neben क्रिक्ट mahryak : aind. मर्त्यः mártyah; s. oben S. 2 mit Note 4. Und auch in dem Fall bleibt der kurze Vokal unbezeichnet, daß statt של vielmehr ש geschrieben wird; so in יינ פילייןטטישישים erānšahrpat (Bombayer Ausgabe des 7. Buchs des Denkart S. 25, Z. 14) neben 11940 šahr, sowie in rowrt, wobei es wenig verschlägt, ob man das Wort nach dem Herkommen amahraspand oder aber mit Ax-DREAS amuhraspundān zu lesen für gut findet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Bartholomae Zum Air Wb. 36. Das Wort gehört etymologisch mit den gleichbedeutenden nind. vivytik, vivaranam, Erklärung, Erläuterung' zusammen.

Horn Gdr. Iran. Philol. 1 b. 23 schreibt (s. oben S. 1): "Im Pahlavi wird manchmal im Wortinnern vor h x ein  $\bar{a}$  geschrieben, ohne daß es eine Länge bezeichnen soll". Von seinen vier Beispielen dafür enthalten drei العند, wo nach den obigen Ausführungen die Schreibung nicht gelegentlich, sondern regelmäßig auftritt. Das letzte ist tahm (taxm), das in der T.-Handschrift des Bundahišn nach West SBE. 5. 146 geschrieben sein muß; s. dazu jAwest. Ff taxmo, turfanpahl. tahmān. Die selbe Schreibung finde ich in der Bombayer Dātastān-i-dēnīk-Ausgabe (1897) S. 3, Z. 13 und in der Bombayer Ausgabe des 7. Buchs des Denkart (1904) S. 5, Z. 17. Aber sonst lesen wir häufiger #7; so z. B. auch in der Bombayer Ausgabe des Ayātkār-i-Zarērān (1897) § 14. Die Vollschreibung eines kurzen a vor " (=h, x) und einem andern Zeichen als , = -1 und zwar vor f = m und i = n — kommt allerdings auch öfters vor; ich führe als Belege noch an: gov dahm = jAwest. देव dahmō, aind. दसः dasmáḥ; — سهمکين neben ه عليا sahmakēn : npers. سهمکين sahmaqīn; neben to brahm: turfanpahl. brahm; 1 — ferner grow, neben and brahnak : turfanpahl. brahnag, npers. פאש barahna; — ששש neben שרש pahnād: jAwest. שרט paaana-. Aber nur vor ' und vor ' ist die Vollschreibung des a zur festen Regel geworden.

Selbstverständlich ist es nicht notwendig, daß mit w vor ' und ' ein ah oder ax bezeichnet wird. Es kann auch ā° damit gemeint sein. Aber die Belege dafür sind jedenfalls überaus spärlich. Ich kenne überhaupt nur 'w, das da, wo es dem apers.

¹ Was ist das Zs. 2. 10 (Avesta . . Studies 1, Appendix Lv) bezeugte المعنوب ؟
West transskribiert vâhamîh und übersetzt es SBE. 5. 163 mit ,company'. Ich vermute, daß er dabei an das npers. في في فقطه بالمعنوب بالمعنوب بالمعنوب بالمعنوب بالمعنوب ألمعنوب بالمعنوب بالمعنوب

Ely Ely attris und dem jAwest. Feath bāxdīm entspricht, eben dieser Wörter wegen bāxr (oder bāxl; s. armen. I baxl und I baxl und baxl bahl) zu lesen sein wird. Aber die lautlichen Verhältnisse sind doch nicht recht durchsichtig; es scheinen für uns nicht erkennbare Einflüsse auf die Gestaltung des Wortes eingewirkt zu haben. Man beachte jedenfalls, daß neben by, wie das Wort in der Pahlaviübersetzung zu V. 1. 6 f. und in Sahrīhā-i-Ērān § 8 (Bombay 1897) geschrieben wird, im Bundahišn b (oder in Awestaschrift ball) balx bezeugt ist, eine Wortform, die, nach der Wiedergabe durch balls Balls bei älteren armenischen Schriftstellern, spätestens im fünften nachchristlichen Jahrhundert bereits gang und gäbe gewesen sein muß.

Über das von Hübschmann mit tāxr umschriebene بويد s. oben S. 3. Das Sg. 5. 77 bezeugte بويد, das Nervosang mit موليد avā-har umschreibt und mit "vakrataraḥ' übersetzt, West dagegen mit afāhal und "undilated", ist mir nicht verständlich.

### Anhang. Über mun und mit.

Es sei hier noch erwähnt, daß zu den Wörtern mit der Schreibung po- für gesprochenes -ahm allenfalls auch wordt, woneben bezeugt ist. Die mir bekannten Fundstellen des jedenfalls nicht häufig vorkommenden Worts sind:

Sg. 5. 7: 14401, Pazand 146011 vahman; —
Bomb. Pahl.-Frah. 9. 11: 1471 als "Uzvārišn" von 111; —

Petersb. Pahl.-Frah. 74. 5: יששיו mit der Umschreibung ישליי vāhman als "Uzvārišn" von יוו; — ferner:

Petersb. Pahl.-Frah. 98. 13: واهمان vāhmān als "Uzvārišn' von in; —
Par. Pahl.-Frah. 916<sup>h</sup>: وهمان vahmān als "Uzvārišn' von in; s. Justi Bundehesh 264; —

Wien. Parsi-Frah. 850. 67: واهمان vāhmān, وهمان vahmān; beide, hinter einander verzeichnet, werden mit فلان fulān erläutert.

Von Versuchen zur Etymologie des Worts ist mir nur der von SALEMANN bekannt, Gdr. Iran. Philol. 1, 294, wo gesagt wird: "Der Ausdruck 'ein gewisser' vahmān . . (ist) wohl auf \*vahu.manah- 'ein Wohlwollender, jener Brave' zurückzuführen. Das Ideogramm dafür lesen die Parsen m. es konnte aber auch als Siglum : (etwa nām nivišt) aufgefaßt werden und entpräche dann unserm NN.". Ich glaube, daß Salemanns Etymologie durch die Verwendung unterstützt wird, die uns im jüngern Awesta, V. 19. 20 ff. für bird vohu mano begegnet. Man übersetzt es ,der Gutgesinnte' (Spiegel Übersetzung 1. 247), the good-minded (Haug Essays, 2. Aufl. 385), vgl. Bartholo-MAE Air Wb. 1129 unten. Aber der Zandist glossiert sein ich vahman mit "grow martom, Mensch', will es also viel allgemeiner gefaßt wissen. Es hat in der Tat nach dem Zusammenhang - es handelt sich an der Stelle um die Frage, ob und wie vohu mano, der sich durch Berührung mit einem unreinen Körper verunreinigt hat, wieder gereinigt werden kann - durchaus den Anschein, als ob hier mit vohu mano nichts wesentlich andres gemeint sei als irgendeiner. iemand, man', also das selbe, was sonst durch nā, nar- (s. Bartho-LOMAE Air Wb. 1051 unter B) zum Ausdruck gebracht wird.

Ich möchte jetzt für die Stellen V. 19. 20—25, entgegen der im Air Wb. 1149 ausgesprochenen Ansicht, vohu und manö zu einem Wort zusammenfassen: vohu.manö. Als dessen arische Grundlage läßt sich ebensowohl \*μαsumanas als \*μαsumanas betrachten, beide mit mana- für manas- (= griech. μενεσ-), wie es auch in jAwest.

μενεσ-), wie es auch in jAwest.

γων ματα.manāi und γωντρ.μων hača.manāi vorliegt. Welche von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SWienAW. 67 (1871).

beiden aber wir anzuerkennen haben, darüber belehrt uns meines Erachtens das Neupersische.

Daß alle neueren Formen des Wortes in der zweiten Silbe män mit ā aufweisen, steht im Einklang mit der gewöhnlichen Ersetzung von altiran. -manah (am Ende von Zusammensetzungen) durch -mān; s. Horn Gdr. Iran. Philol. 1 b. 23. Für die Quantitätsbestimmung des ersten Vokals gewähren die Schreibungen des Buchpahlavi und deren Transskriptionen keinen sicheren Anhalt. 1920 und 1941 könnten das selbe besagen wollen, nämlich vahmān, und wenn die Pazandisten statt dessen auch vähmän bieten, so könnte diese Wiedergabe eben durch die erstere, die Pleneschreibung des Worts veranlaßt sein. Aber das Wort ist auch im Neupersischen vorhanden und auch hier in zwei Formen, als بهمان bāhmān und بهمان bihmān. Mit den beiden Schreibungen müssen zwei verschiedene Aussprachen gemeint sein. Nun läßt sich wohl bihmän aus einer Grundlage mit langem Vokal in der ersten Silbe herleiten, nicht aber bahman aus einer solchen mit kurzem. Folglich ist die uriranische Vorform dafür mit \*uāho anzusetzen, und wenn bāhmān und das jAwest. vohu.mano in V. 19. 20 ff. auf das nämliche Urwort zurückgehen, so kann dies eben nur ar. \*uāsumanas, iran. \*uāhumanah gewesen sein, d. i. eine Ableitung mit Dehnung (vrddhih) aus \*yasumanas-, etwa mit der eigentlichen Bedeutung ,der zum guten Sinn gehörige'. Das diesem Urwort entsprechende neupers. bāhmān kann zunächst mit Kürzung des vor h stehenden Vokals zu \*bahmān geworden sein, worauf dies in seinem ersten Teil an bih "gut" angeschlossen wurde. Das buchpahl. 17201 ist demnach vähmän zu umschreiben. Ob 17471 wirklich handschriftlich bezeugt ist, scheint mir zweifelhaft; die Bombayer Ausgabe des Pahlavifrahang kann nicht auf besondere Zuverlässigkeit Anspruch machen.

Es erhebt sich zum Schluß die Frage, wie es geschehen konnte, daß ein Wort, das eigentlich 'der zum guten Sinn gehörige' besagt, eine so abgeblaßte Bedeutung gewinnen konnte. Für das Awesta trifft die Übersetzung 'irgendeiner, jemand' insofern nicht ganz zu, als damit nicht einer aus der gesamten, sondern aus der frommen

Menschheit, ein Mazdayasner gemeint ist, ein Angehöriger des Reichs der Wahrheit (Aša). Somit wäre vohu.mano strenggenommen nicht mit nā, wie oben S. 8 angegeben, sondern mit nā ašava synonym, über dessen Gebrauch ich auf mein Air Wb. 1050 oben verweise. Je weiter sich nun aber das Mazdayasnertum ausbreitete, je weiter dessen Gegnerschaft, das Daivayasnertum zurückwich, um so mehr verloren jene auf diesen Gegensatz zugeschnittenen Ausdrucksweisen von ihrem alten Inhalt, um so enger rückten sie in ihrer Bedeutung an ,irgendeiner, jemand' heran. Eine ganz gleichartige Bedeutungsentwicklung hat unser Christenmensch durchgemacht. Im Gegensatz zu Heide und Jude geprägt, hat es heutzutage keinen andern Sinn als ,(irgend)einer, jemand' oder mit kein verbunden ,keiner'; so in Sätzen wie: "Und dabei soll ein Christenmensch schlafen" oder Das versteht kein Christenmensch'; man vergleiche die Wörterbücher von Gebr. GRIMM, HEYNE und SANDERS. Allerdings muß dabei gesagt werden, daß der heutige Gebrauch von Christenmensch gern einen leichten Stich ins Scherzhafte aufweist. In so fern besteht allerdings ein Unterschied.

Gießen, 18. Januar 1907.

### Der Obelisk Maništusu's.

Von.

### Friedrich Hrozný.

In dem vorliegenden Aufsatze über die Obeliskinschrift Manistusu's,¹ des Königs von Kiš, soll einiges von dem mitgeteilt werden, was sich mir bei einer Beschäftigung mit diesem Texte, die zwecks einer anderen Arbeit erfolgte, ergeben hat und was in jener Arbeit nicht untergebracht werden konnte. Schon die Entstehung dieses Artikels bringt es also mit sich, daß in demselben nicht zu jeder Frage, die dieser hochwichtige Text — der größte der ältesten semitisch-babylonischen Texte — anregt, Stellung genommen werden konnte. So sollen z. B. die vielen Personennamen, mit denen uns diese Inschrift bekannt macht und die eine eigene Monographie verdienen würden, von unserer Untersuchung vollkommen ausgeschlossen sein. Wir werden uns hier vielmehr mit dem bis jetzt wenig verstandenen sachlichen Inhalt der Inschrift beschäftigen und uns vor allem bemühen, den einfachen Sinn derselben festzustellen.

Die vier Seiten des Obelisken werden wir im Anschluß an Scheil mit den Buchstaben A, B, C und D bezeichnen; auch die Zeilennumerierung Scheils behalten wir.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Faksimile, Transkription und einer guten Übersetzung ediert von Scheil in *Textes élamites-sémitiques* 1, 1—52 (Délégation en Perse: Mémoires, tome 11); vgl. auch de Morgan in Délégation en Perse: Mémoires 1, S. 141 ff.

#### A.

Die erste Kolumne der Obeliskseite A enthielt eine Zusammenfassung der geschäftlichen Transaktionen des Königs Manistusu, die auf den vier Obeliskseiten in extenso behandelt werden. Es handelt sich hierbei — wie wir schon hier bemerken wollen — ausschließlich um Ankäufe von Grundstücken. Leider sind nur die letzten Zeilen der Kolumne A 1 erhalten, die aber glücklicherweise (A 15) gerade die Summierung sämtlicher Grundstücke des Textes enthalten. Doch auch diese ist nicht vollständig erhalten: der linke Rand der Zeile ist abgebrochen. Scheil l. c., S. 6 nimmt an, daß hier ein Teil der Ziffern abgebrochen ist. Wie wir aber sofort sehen werden, ist diese Annahme zum Teil sicher unrichtig, zum Teil nicht gerade unbedingt nötig.

Diese Summierung lautet nun:1

Was die Lücke vor den Ziffern betrifft, so könnte vor  $60 \times 9$  — abgesehen von der noch größeren Zahl 3600, bezw.  $3600 \times 2 \ bur$  usw. — nur ein (bezw. mehrere) Zeichen für  $600 \ bur$  gestanden haben; ebenfalls vor  $^{1}/_{18} \times 3$  könnten vielleicht einige Zahlzeichen abgebrochen sein. Der erstere Fall ist indes aus folgendem Grunde vollkommen ausgeschlossen. Summieren wir die uns mit einer einzigen Ausnahme (Seite B) bekannten Schlußzahlen der einzelnen Obeliskseiten, so sehen wir, daß die Gesamtsumme nur etwa die obige Höhe haben kann und daß auch schon die Annahme, daß hier nur ein Zahlzeichen für  $600 \ bur$  abgebrochen ist, gänzlich undenkbar ist. Die Schlußzahlen der einzelnen Obeliskseiten stellen sich folgendermaßen dar:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Lesung der Ziffern vor den Flächenmaßen bedienen wir uns in unserer Arbeit des Systems von Reisner.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Lesung ist ganz sicher. Scheil liest hier irrig ,4 oder 5'; daß nur die Lesung 3 zulässig ist, zeigt bereits die Gruppierung der in Betracht kommenden Zeichen (¬¬¬¬)! Bei Scheils Lesung müßte man ja ¬¬¬, bezw. ¬¬¬¬, erwarten).

A:  $74^{1}/_{18}$  bur

B: [abgebrochen]

bur

C: 360 bur

62

D:

Summa: 496 1/18 bur + die abgebrochene Zahl der Seite B.

Es handelt sich nun darum, festzustellen, wie groß etwa die Zahl der Seite B war. Halten wir die obige Gesamtziffer, 540 3/18 bur, für vollständig, so ergibt sich für B:

$$540^{3}/_{18} - 496^{1}/_{18} = 44^{2}/_{18} \ bur.$$

Und mit dieser verhältnismäßig niedrigen Zahl stimmt sowohl die kleine Zahl (80, siehe unten) der zu dem Bebauen dieser Fläche verwendeten Leute, als auch der geringe Umfang der Legende der Seite B überhaupt vollkommen überein. Es ist gänzlich ausgeschlossen, daß wir außer den in jedem Falle zu ergänzenden 44  $^2$ /<sub>18</sub> bur hier noch 600 (bezw. 600 × 2 usw.) bur zu ergänzen hätten. So würde ja die an Umfang geringste Seite B eine größere Fläche behandeln als alle die übrigen drei Seiten des Obelisken zusammen.

Es bleibt nur noch die Frage zu beantworten, was in dem vor  $60 \times 9$  anzunehmenden Raume ursprünglich stand. Es gibt hier wohl nur eine Möglichkeit: es können nur die Zeichen  $S\dot{U}.NIGI(N) =$  "Summa" gewesen sein. Für diese Annahme spricht u. a. die unmittelbar vorhergehende leere Zeile: den Summierungen pflegt eine leere Zeile voranzugehen. Der fast vollständig abgebrochene Anfang der I. Kolumne wird dann wohl — möglicherweise in einer anderen Form als auf den einzelnen Obeliskseiten — die Schlußzahlen der vier Obeliskseiten i enthalten haben, die dann auch ihrerseits am Schluß der Kolumne summiert wurden.

In dem zweiten Fall (vor <sup>1</sup>/<sub>18</sub>×3) liegt die Sache ein wenig anders. Es ist zwar nicht ausgeschlossen, daß hier etwas von dem Texte abgebrochen ist. Absolut nötig ist jedoch diese Annahme nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. 3 enthält einen geographischen Namen, der auf . . . .  $[Z]U(?)^{k_1} (= [D\hat{u}r^{-ilu}S]in(?)^{k_1}$ , vgl. Seite A?) ausgeht.

Man vergleiche z. B. Av 17 und ix 11, wo die <sup>1</sup>/<sub>18</sub>-Ziffern ebenfalls etwas tiefer in die Zeile eingerückt sind. Es liegt also an dieser Stelle kein zwingender Grund zu einer Ergänzung vor.

Wir lesen also (A 1 5): ,[Summa] 540 3/18 bur. Die folgenden Zeilen (A 1 6—9) teilen uns einfach mit, daß diese 540 3/18 bur Land von Maništusu, dem König von Kiš, angekauft wurden.

Wie wir unten sehen werden, war dies keine einheitliche Fläche; es waren vielmehr vier große Grundstücke, die in vier verschiedenen Städten Nordbabyloniens lagen. Diese Grundstücke werden auf den vier Obeliskseiten behandelt. Jedem wird je eine Obeliskseite gewidmet; wir bezeichnen sie daher ebenfalls meist kurzweg mit den Buchstaben A,.B, C und D.

In den Kolumnen 11—xv1 der Seite A berichtet Manistusu über den Ankauf eines großen Grundkomplexes (A), den er in den abschließenden Zeilen A xv1 20—25 ekil Ba-azki in Dûr-iluSinki nennt. Dieser Komplex zerfällt in drei kleinere Stücke (A 1, A 2 und A 3), von denen jedes zunächst gesondert behandelt wird.

A 1. Die Größe des ersten Stückes, das A II 1—v 16 behandelt wird, war in den ersten Zeilen der II. Kolumne angegeben, die abgebrochen sind. Doch wir können die abgebrochene Zahl der bur leicht feststellen. Da nach A IX 11 der Grundkomplex A 74 \(^1/\_{18}\) bur groß war und die Größe der Stücke A 2 und A 3 zusammen (vgl. A v 17 und viii 5) 49 \(^2/\_3\) bur beträgt, so entfällt auf A 1

$$74^{1}/_{18} - 49^{2}/_{3} = 24^{1}/_{3}$$
  $_{18}^{1}$  bur.

Das Grundstück A 1 war also  $24 \frac{1}{3} \frac{1}{18} bur$  groß.

Auf die Angabe der Größe dieses Grundstückes folgte die Mitteilung über den Wert desselben, und zwar wurde dieser auf doppelte Weise angegeben: 1. in Getreide (also in gur's<sup>1</sup>) und 2. in Silber (Minen, Schekel) — der Kaufpreis des Feldes. Erhalten ist hier davon bloß der Wert des Grundstückes in Silber (s. unten). Doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir gebrauchen in unserer Arbeit den geläufigeren sumerischen Namen dieses Maßes; der semitische Name ist bekanntlich gurru.

wir werden auch den Wert desselben in Getreide feststellen können. Wie wir nämlich auf Schritt und Tritt werden beobachten können, stehen in unserem Obelisken die drei Zahlen, die Größe des Grundstückes und der Wert desselben in Getreide und Silber, stets<sup>1</sup> in einem und demselben festen Verhältnis zueinander, das am besten durch die Gleichung

1 bur Land = 60 gur Getreide = 1 Mine Silber<sup>2</sup>

ausgedrückt wird. Ein Feld von 1 bur hat den Wert von 60 gur Getreide oder 1 Mine Silber. Das erhellt sehr deutlich z. B. aus den Angaben über das Grundstück C 3 (siehe C xn 7—15): dieses Feld, das 17 bur groß ist, hat den Wert von 1020 (d. i.  $60 \times 17$ ) gur Getreide oder 17 Minen Silber. Mit Hilfe dieses Satzes können wir oft, wenn eine oder zwei von diesen Zahlen abgebrochen sind, die dritte aber gegeben ist, jene mit Leichtigkeit bestimmen.

So auch an unserer Stelle. Da die Größe des Grundstückes A 1  $24\frac{1}{3}\frac{1}{18} bur$  (s. oben) beträgt, so muß der Wert desselben in Getreide  $24\frac{1}{3}\frac{1}{18} \times 60 = 1463\frac{1}{5}\frac{4}{30} gur$  gewesen sein.

Der Preis unseres Grundstückes ist erhalten (A  $\pi$  7—9): er beträgt  $24^{1}/_{3}$  Mine 3 Schekel 1 kleine Mine Silber. Nach dem obigen Satze muß er genau der Zahl der bur entsprechen:

 $24\frac{1}{3}$  Mine 3 Schekel 1 kleine Mine Silber =  $24\frac{1}{3}\frac{1}{18}$  bur.

Da das Gewicht der "kleinen Mine" (MA.NA.TUR) noch nicht bekannt ist, so ist eine auch auf die letzten Stellen der beiden Summen sich erstreckende Prüfung der Richtigkeit des obigen Satzes an dieser Gleichung nicht möglich.<sup>3</sup> Setzen wir aber seine Richtigkeit voraus — und dies können wir ruhig tun, da wir unten genug Gelegenheit haben werden, ihn zu erproben (vgl. übrigens auch Anm. 3) — so

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zwei unbedeutende Ausnahmen, die die Richtigkeit des obigen Satzes nicht beeinträchtigen können, siehe unten sub A 2 und A 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu dem Verhältnis zwischen dem Werte in Getreide und jenem in Silber (d. i. dem Kaufpreis) vergleiche die immer wiederkehrenden Worte: ŝîm 1 šiķil kaspim 1 ŠE GUR.SAG.GÁL.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daß die beiden Summen einander ungefähr gleich sind, sehen wir freilich auch ohne die Kenntnis des genauen Wertes der "kleinen Mine".

bietet uns diese Gleichung die Möglichkeit, das noch unbekannte Gewicht der 'kleinen Mine' zu bestimmen. Denn es geht aus ihr hervor, daß 3 Schekel 1 kleine Mine =  $^1/_{18}$  bur und damit =  $^1/_{18}$  Mine sind. Daraus ergibt sich aber, daß 1 kleine Mine =  $^1/_3$  Schekel ist.  $^1/_3$  Schekel ist gleich 60 ŠE; dieser Umstand dürfte den Namen 'kleine Mine' erklären. Daß unsere Feststellung richtig ist, werden wir unten öfters beobachten können.

Auf den Preis des Feldes folgt (A m 10—11) eine Summe, die die Bezeichnung NIG.KI.GAR eklim führt und 3 2/3 Minen weniger 1 KUD Schekel Silber beträgt. Scheil übersetzt NIG.KI.GAR eklim mit 'additionnellement au prix du champ' und dürfte mit dieser Übersetzung das Richtige getroffen haben; das NIG.KI.GAR entspräche dann dem späteren atru. Als NIG.KI.GAR erscheinen in dem Obelisken gelegentlich (siehe unten) auch Getreide, Wolle, Öl, Geräte, Vieh und Sklaven; der Preis dieser Gegenstände, Personen und Stücke Vieh wird jedoch immer ausdrücklich angegeben.

Es liegt natürlich die Vermutung nahe, daß auch die NIG.KI. GAR-Zahl in einem festen Verhältnis zu den drei bereits erwähnten Zahlen, speziell aber zu dem Preis des Feldes, steht. Diese Vermutung findet tatsächlich, wie wir unten sehen werden, bei den in C und D (in B ist die NIG.KI.GAR-Summe abgebrochen) behandelten Grundstücken ihre Bestätigung; dort beträgt das NIG.KI.GAR genau ½ des Feldpreises. Schwieriger — wenigstens zunächst — ist diese Frage bei den drei in A besprochenen Grundstücken zu beantworten. Da nämlich in allen den drei in Betracht kommenden Summen eine Unterabteilung des Schekel (KUD) vorkommt, deren genaues Gewicht uns noch nicht bekannt ist, so müssen wir uns hier vorläufig nur mit ungefähren Zahlen begnügen. Und zwar kommen wir hier zu folgenden Resultaten:

Bei dem in Rede stehenden Grundstücke verhält sich das NIG.KI.GAR (= 3  $^2/_3$  Minen weniger 1 KUD Schekel, d. i. ca. 220 Schekel; das 1 KUD Schekel müssen wir hier wie auch im

folgenden aus dem oben angeführten Grunde unberücksichtigt lassen) zu dem Preise des Grundstückes (=  $24^{1}/_{3}$  Mine 3 Schekel 1 kleine Mine, d. i.  $1463^{1}/_{3}$  Schekel) wie 1: 6.651.

Bei A 2 verhält sich das NIG.KI.GAR (= 7 Minen weniger 9 Schekel 1 KUD Schekel, d. i. ca. 411 Schekel; zu 1 KUD s. oben) zu dem Preise (=  $45 \frac{1}{2}$  Minen 6 Schekel 2 kleine Minen, d. i.  $2736 \frac{2}{3}$  Schekel) wie 1: 6.658.

Bei A 3 verhält sich das NIG.KI.GAR (=  $^{1}/_{2}$  Mine 6 Schekel 1 KUD Schekel, d. i. ca. 36 Schekel; zu 1 KUD s. oben) zu dem Preise (= 4 Minen 3 Schekel 1 kleine Mine, d. i. 243  $^{1}/_{3}$  Schekel) wie 1:6.759.

Diese drei Zahlen, 6.651, 6.658 und 6.759, sind nun einander so nahe, daß die Vermutung gewagt werden kann, daß sich uns in allen drei Fällen eine und dieselbe Ziffer ergeben hätte, hätten wir bei unserer Berechnung auch immer den von uns bei allen drei Summen außer Betracht gelassenen Bruchteil des Schekel, das 1 KUD, berücksichtigt. Ist dem aber so, so wird es uns ein leichtes sein, sowohl den Quotienten des Verhältnisses zwischen dem NIG.KI.GAR und dem Kaufpreise, wie auch den genauen Wert des KUD festzustellen.

Denn wir können uns zur Bestimmung dieser zwei Unbekannten dreier Proportionen (A 1, A 2 und A 3) bedienen. Wir wollen nun zu diesem Zwecke die Proportionen A 1 und A 2 ins Auge fassen; an A 3 werden wir dagegen die Richtigkeit unseres Ergebnisses erproben. Aus den beiden Proportionen:

A 1) 220 — 1 
$$KUD$$
: 1463  $\frac{1}{3}$  = 1 : x  
A 2) 411 — 1  $KUD$ : 2736  $\frac{2}{3}$  = 1 : x

erhalten wir das Endergebnis:

1 
$$KUD = \frac{1}{2}$$
 Schekel,  
 $x = \frac{20}{3}$ .

Ersetzen wir nun jetzt in der dritten Proportion (A 3) die eine Unbekannte, KUD, durch ihren von uns soeben festgestellten Wert:

A 3) 
$$36 + 1 KUD (= \frac{1}{2}) : 243 \frac{1}{3} = 1 : x.$$

so ergibt sich uns auch hier:

$$x = \frac{20}{3}!$$

Man beachte übrigens noch, daß  $x = {}^{20}/_3 = 6.666$  ist; diese letzte Zahl steht etwa in der Mitte zwischen den beiden Zahlen (s. oben) 6.651 und 6.658, bei denen wir ein abzuziehendes KUD nicht berücksichtigt hatten, einerseits und der Zahl 6.759, bei der wir ein hinzuzufügendes KUD nicht berücksichtigt hatten, andererseits.

Wir fassen unsere Ergebnisse zusammen: 1. Die NIG.KI.GAR-Summe verhält sich in A1. A2 und A3 zu dem Kaufpreis des Feldes wie 1 zu  $^{20}$ , d. i. die NIG.KI.GAR-Summe beträgt hier  $^{3}/_{20}$  des Kaufpreises. Wie wir bereits oben bemerkt haben, beträgt das NIG.KI.GAR bei den in C und D besprochenen Grundstücken  $^{1}/_{10}$  des Kaufpreises. 2. 1 KUD Schekel  $= ^{1}/_{2}$  Schekel  $^{1}$  (= 90 §E).  $^{1}/_{4}$  Schekel (= 45 §E) konnte demgemäß durch  $^{1}/_{2}$  KUD Schekel ausgedrückt werden: vgl. Hilpreicht,  $Old\ babyl.\ inscriptions\ pl.\ vi,$  Kol. vi 19; pl. vii, Kol. ii 8, vi 1.

Auf die NIG.KI.GAR-Summe folgen (A II 12—III 8) Namen von vier Männern, die Geschenke erhalten: der erste derselben erhält ein silbernes su-ga-nu (= šukânu?) und ein subâtŠÚ.UL.A.BAL-Kleid, die übrigen drei je ein subâtŠÚ.SE.GA-Kleid.² A III 10—13 werden diese "Geschenke des Feldes" (NIG.BA GÁN) summiert. Daran schließen sich (A III 14—IV 3) Namen von drei Personen an, die keine Geschenke erhalten. Hierauf folgt (A IV 5—7) eine nicht nur diese drei zuletzt genannten, sondern auch die vier früher erwähnten beschenkten Personen zusammenfassende Summierung, die von Scheil l. c., S. 8 folgendermaßen umschrieben, bezw. übersetzt wird:

 $\dot{S}U.NIGIN$  7 KAL , Total: 7 individus, TIL.LU GAN serfs du champ,  $ak\hat{a}lu$  kaspu avec nourriture et salaire.

<sup>1 1/2</sup> Schekel konnte natürlich auch durch Hill ausgedrückt werden. Wie ich nachträglich sehe, hat bereits Winckler in KAT 3 S. 341 ohne Angabe der Gründe die Vermutung ausgesprochen, daß KID, wohl = Hälfte des Schekel' ist.

 $<sup>^2</sup>$  Vgl. hierzu das häufige şubût $\dot{S}\dot{U}.ZA.GA$  des Textes Hilprecht, Old babyl. inscriptions pl. vi—viii, Nr. 15—17.

Das wichtigste Wort dieser drei Zeilen ist die Bezeichnung TIL.LU für die sieben unmittelbar vorher genannten Personen. Scheil faßt es ibid. Anm. 3 als ein Ideogramm auf, zu dessen Erklärung er an TIL = ašâbu und gamâru erinnert; daraus möchte er für TIL.LU die Bedeutung ,der Leibeigene' ableiten. Es sei schon hier bemerkt (Näheres darüber unten), daß er für die Besitzer der in dem Obelisken behandelten Grundstücke die dort mehrfach erwähnten AB+  $\check{S}\grave{U}$ .  $^1AB+\check{S}\grave{U}$  dieser Felder hält. Seine Auffassung ist m. E. in beiden Fällen unhaltbar. Denn wie wäre mit dieser Auffassung die Tatsache zu vereinigen, daß die TIL.LU immer vor den  $AB + \mathring{S}U$ .  $AB + \check{S}\dot{U}$  eklim erwähnt und augenscheinlich auch besser behandelt werden als diese: während diese bloß den Unterhalt angewiesen erhalten, bekommen jene Geschenke und Geld (nach Scheil auch Unterhalt; siehe jedoch dazu unten)? Wie wäre dann zu erklären, daß bei dem Grundstücke A als  $AB + \check{S}\dot{U}AB + \check{S}\dot{U}$  eklim drei Söhne eines gewissen ZU.ZU, Sohnes von A-ar-Ê-a2 (A x 6-10) figurieren, der mit dem "TIL.LU eklim" ZU.ZU, Sohn von A-ar-Ê-a (A vn 2 f.) allem Anschein nach identisch ist, daß hier also der Vater als Leibeigener auf dem Felde seiner drei Söhne arbeitet?!

Alle diese Schwierigkeiten werden gehoben, wenn wir statt TIL.LU einfach semitisch be-lu lesen: also be-lu eklim, die Eigentümer des Feldes' (vgl. den häufigen term. techn. be-el eklim in dem Kodex Hammurabi's); übrigens auch die Lesung  $b\hat{e}l\hat{u}^{lu}$  (BE als Ideogramm für  $b\hat{e}lu$  und -lu als phonetisches Komplement) wäre nicht unmöglich. be, bezw.  $BE = b\hat{e}lu$ , ist in unserem Texte auch sonst nicht selten: vergleiche die Namen Be-li-GI (bezw.  $B\hat{e}li^u$ -GI) A xII 4 (und Parallelstellen); Be-li-sa-tu (bezw.  $B\hat{e}li^u$ -sa-tu) C iv 11 und xVII 9; Be-li-ba-ni (bezw.  $B\hat{e}li^u$ -ba-ni) C v 14 und xIX 27; I-ri- $i\hat{s}$ -be- $li^3$  (bezw.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies ist meine — provisorische — Umschrift (s. hierzu unten S. 25 f.) des Ideogramms, das von Scheil mit  $AB + A\check{S}$  umschrieben wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Text: 3 mârû ZU.ZU pân A-ar-Ê-a. — pân (seltener kât) steht in dem Obelisken oft an Stellen, wo wir statt dessen Enkel', Urenkel', etc. erwarten würden. Vgl z. B. A IV 14—16 mit 17—19; C IX 23—X 1 mit XI 8—11; A II 15—17 mit III 14—17; TUR.TUR neben pân steht B II 3, vgl. v 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So ist dieser Name zu lesen; Scheil l. c. S. 32 las I. UR U.IŠ-be-li,

I-rí-iš-bêli") С хүн 24 u. a. (vgl. auch Be-la-su-nu, bezw. Bêla'a-su-nu, Hilprecht, Old babyl. inscriptions, pl. vii, Kol. viii 16; oder hier kein n. pr., also be-la-su-nu?)

be-lu (bêlûlu), das zu den nicht vielen Wörtern zuzugesellen ist, die die Redaktion der Obeliskinschrift Manistusu's als semitisch erweisen, ist der Form nach der regelrechte altbabyl. Nominativ plur. masc. (st. abs. und cs.) von bêlum; ähnlich lautet in unserem Obelisken von kilîlum der Plural kilîlû: vgl. 1 ki-li-lum C vII 8 u. ö. mit 3 ki-li-lu¹ C vIII 9. Freilich kommt hier andererseits auch (s. unten) aḥḥû be-lu (statt aḥḥû be-li, das letztere Wort im Gen. Plur.) vor. Doch ist hier darauf hinzuweisen, daß die Kasus in dem Obelisken auch sonst nicht streng eingehalten werden: vgl. z. B. pán La-mu-um A vIII 19; mâr La-mu-um A xII 5; mâr I-ki-lum C vII 18; mâr Ti-li-lum C xVI 22 usw.²

Der Umstand, daß die Namen der be-lu eklim, der "Eigentümer des Feldes", gleich auf die Angaben über die Größe und den Wert des Grundstückes folgen, daß ferner die be-lu eklim "Geld" (d. i. wohl die unmittelbar vorher erwähnte Kaufsumme nebst NIG.KI.GAR, s. unten) erhalten, ist m. E. eine genügende Gewähr für die Richtigkeit der eben vorgetragenen Auffassung. Auch in dem unserem Obelisken so nahe verwandten Texte Hilperecht, Old babyl. inscriptions, pl. vi—viii, Nr. 15—17 folgt auf jene Angaben unmittelbar der Name des Eigentümers (es handelt sich hier meist nur um eine Person) des Feldes, der die Kaufsumme, das NIG.KI.GAR und die eventuellen Geschenke erhält (im-hur, pl. im-hur-ru).3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sehr interessant ist die Tatsache, daß es zwar 2 KAL be-lu eklim A 1x 5 f und C x111 6 ff., dagegen aber 2 ki-li-lum B IV 3 und D VIII 3 heißt. Wird hier ein Unterschied zwischen Lebendigem und Nichtlebendigem gemacht?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bei dieser Gelegenheit sei hier auch erwähnt, daß auch die Mimation hier nicht so konsequent durchgeführt ist wie in dem Kodex *Hammurabi*'s, vgl. A-li-a-hu A x 25; Al-lu-lu (Gen.!) A x 124: I-li-šar-ru A x 111; A-bu-bu C x v 5 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daß das Verbum inhur(û) sich hier nicht nur auf die unmittelbar vorhergenannten Geschenke, sondern auch auf die vor diesen erwähnte Kaufsumme nebst NIG.KI.GAR bezieht, daß also die empfangende Person wirklich der Eigentümer des Feldes ist, geht aus l. c. pl. vii, Kol. vii 1—7 hervor, wo im-hur-va, da hier keine Geschenke erwähnt werden, direkt auf die Kauf- und die NIG.KI.GAR-Summe folgt.

Es bleiben noch die beiden Worte, die (s. oben) auf be-lu eklim folgen, zu besprechen. Auch da möchte ich von der Auffassung Scheil's abweichen. Das erste Zeichen der Gruppe KÚ.KUBABBAR ist sicherlich nicht mit Scheil als Ideogramm für das Subst. akâlu (in dieser Bedeutung würde man hier GAR erwarten; vgl. A x 23, B vn 6 u. ö.) aufzufassen; man wird darin vielmehr eine Verbalform, in diesem Falle das Partizipium, von akâlu zu erblicken haben. Das Verbum akâlu fasse ich hier in der uns aus dem Kodex Hammurabi's so wohl bekannten Bedeutung "nutznießen" auf. Wir haben somit die Zeilen A iv 5—7 zu lesen, bezw. zu übersetzen:

ŠÚ.NIGI(N) 7 KAL"In Summa 7 Mann.be-lu eklimEigentümer des Feldes,âkilût kaspimNutznießer des Geldes.

Unter dem Gelde kann hier natürlich (s. bereits oben) nur der kurz vorher erwähnte Kaufpreis des Feldes (24 1/3 Mine 3 Schekel 1 kleine Mine) nebst der NIG.KI.GAR-Summe (3 2/3 Minen weniger 1 KUD Schekel) verstanden werden. Außer dem Gelde, auf welches in größerem oder geringerem Maße — je nach der Höhe ihres Anteiles — sämtliche Eigentümer des Feldes Anspruch haben, erhalten — wie wir oben sahen — einige von ihnen, und zwar wohl jene. deren Anteile besonders groß waren, noch besondere Geschenke.

Auf die Namen der be-lu eklim folgen (A iv 8 — v 11) Namen von zehn Personen, die in der Summierung A v 13 f. ahhû be-lu eklim (Scheil: ah TIL.LU GAN) genannt werden. Hierauf folgt (A v 15 f.) eine neue Summierung, die die 7 be-lu eklim und die 10 ahhû be-lu eklim zusammenfaßt: ,17 Mann von der Familie (= TUR.TUR) ME.ZI.ZI. Unter den ,Brüdern der Eigentümer des Feldes' sind augenscheinlich nähere oder entferntere Verwandte der Eigentümer des Feldes zu verstehen, die mit diesen assoziiert (vgl. auch Scheil: associés) sind, ohne eigentliche Besitzer des Feldes zu sein. Sie haben sich vielleicht bloß mit ihrem Kapital an der Exploitierung des Grundstückes beteiligt. Was den Grad der Verwandt-

schaft derselben mit den Feldeigentümern betrifft, so ist z. B. der Bruder der Eigentümer des Feldes' DIR-um (A zv 11 ff.) ein wirklicher Bruder des Eigentümers des Feldes' I-ti-ilum (A 11 15 ff.); ihr gemeinsamer Vater ist ein gewisser La-mu-sa, der Sohn eines abarakkum.1 Derselbe Bruder der Eigentümer des Feldes' DIR-um ist aber auch der Onkel eines anderen "Eigentümers des Feldes", des Su-ru-us-GI (A m 14 ff., zu lesen Suruš-kînim?), des Sohnes von I-ti-ilum, dem Bruder DIR-um's. Der Bruder der Eigentümer des Feldes' A-arilum (A w 14 ff.) ist der Vater eines anderen "Bruders der Eigentümer des Feldes', des uuSin-AL-SU (ibid. 17 ff.). Andererseits werden hier einzelne ahhû be-lu eklim genannt, bei denen wir, abgesehen von der Angabe, daß sie zu der Familie ME.ZI.ZI gehören, keine Verwandtschaft mit den bêlû eklim oder auch untereinander feststellen können. Es sei hier noch bemerkt, daß wir in unserer Obeliskinschrift sonst nur noch in B den abhû be-lu eklim begegnen. Sehr interessant ist die Tatsache, daß unser Text kein Wort darüber sagt, wie die ahhû be-lu eklim bei dem Verkaufe des Grundstückes abgefunden worden sind. Ihre Namen werden hier einfach, ohne jede Bemerkung, hinter denen der Eigentümer des Feldes verzeichnet. Dies bestätigt m. E. dasjenige, was wir oben über sie ausgeführt Sie sind keine Eigentümer des Grundstückes, sie haben bloß ihr Geld in diesem investiert, und es wird daher den eigentlichen Besitzern des Grundstückes, die die Kaufsumme erhalten, überlassen, sich ihrerseits mit ihren Associés abzufinden. Natürlich mußten ihre Namen auch in den Kaufvertrag — die Obeliskinschrift — aufgenommen werden.

A 2. Das Grundstück A 2, das A v 17—viii 4 behandelt wird, ist (A v 17—vii 5)  $45^{1}/_{3}^{5}/_{18}$  bur groß und sein Wert ist  $2736^{2}/_{5}^{4}/_{30}$  gur Getreide oder  $45^{1}/_{2}$  Minen 6 Schekel 2 kleine Minen Silber; die NIG.KI.GAR-Summe beträgt (A vi 6 f.) hier 7 Minen weniger 9 Schekel und 1 KUD Schekel Silber.

Der Text hat in beiden Fällen: mår La-mu-sa pån abarakkim; zu pån s. oben, p. 19, Anm. 2.

Wir wollen zunächst prüfen, ob der oben von uns festgestellte Satz: 1  $bur = 60 \ gur = 1 \ \text{Mine}$ , auch hier seine Giltigkeit hat. Den  $45^{1}/_{3}^{5}/_{18} \ bur$  sollen  $45^{1}/_{2} \ \text{Minen}$  6 Schekel 2 kleine Minen entsprechen. Über 45  $bur = 45 \ \text{Minen}$  ist kein Wort zu verlieren; die Frage ist nur, ob  $^{1}/_{3}^{5}/_{18} \ bur = ^{1}/_{2} \ \text{Mine}$  6 Schekel 2 kleine Minen ist. Vereinfacht lautet diese Gleichung:  $^{11}/_{18} \ bur$  (und damit  $^{11}/_{18} \ \text{Mine}$ ) =  $36^{2}/_{3} \ \text{Schekel}$  (zu 1 kleine Mine =  $^{1}/_{3} \ \text{Schekel}$  s. oben). Da aber  $^{1}/_{18} \ \text{Mine} = 3^{1}/_{3} \ \text{Schekel}$  ist, so stellt sich diese Gleichung als richtig dar. Gleichzeitig wird durch dieses Resultat auch unsere obige Feststellung, daß 1 kleine Mine =  $^{1}/_{3} \ \text{Schekel}$  ist, bestätigt.

Weiter soll nach unserem Satze die Zahl der bur, multipliziert durch 60, die Zahl der gur ergeben. Multiplizieren wir nun  $45\frac{1}{3}\frac{5}{18}$  (bur) durch 60, so erhalten wir die Summe  $2736\frac{2}{3}$  (oder  $2736\frac{20}{30}$ ), die um  $\frac{4}{30}$  größer ist als die Zahl der gur,  $2736\frac{2}{5}\frac{4}{30}$  (oder  $2736\frac{16}{30}$ ). Es ergibt sich also, daß die Zahl der gur um  $\frac{4}{30}$  kleiner ist als man nach dem obigen Satze erwarten sollte. Daß durch diese übrigens ganz unbedeutende Differenz die Richtigkeit jenes Satzes nicht erschüttert werden kann, geht schon daraus hervor, daß wir dieselbe Differenz auch zwischen der Zahl der gur und der der Minen (oder besser: Schekel) konstatieren können, und doch heißt es auch an unserer Stelle (A v 20 –v1 2) ausdrücklich, daß 1 gur Getreide = 1 Schekel Silber ist. Diese Differenz kann also nur auf einem Versehen beruhen (s. übrigens noch A 3).

Über die NIG.KI.GAR-Summe (410  $^{1}/_{2}$  Schekel), die hier, ähnlich wie bei A1 und A3,  $^{3}/_{20}$  des Kaufpreises beträgt, haben wir bereits oben (S. 16 ff.) gehandelt.

Auf die NIG.KI.GAR-Summe folgen (A vi 8—viii 4) Namen von neun Eigentümern des Feldes (be-lu eklim, s. hierzu oben S. 19 f.), ,von der Familie (= TUR.TUR) ŠI.ŠA.NI. Ihnen fällt die Kaufsumme zu (sie sind die  $\hat{a}kil\hat{u}t$  kaspim); vier derselben erhalten außerdem Geschenke: einer ein silbernes su-ga-nu und ein subät $\check{S}U.UL.A.BAL$ -Kleid, die übrigen drei je ein sulat $\check{S}U.SE.GA$ -Kleid, also genau wie oben bei A 1.

A 3. Dieses Grundstück (A vm 5—1x 9) umfaßt bloß 4 ½ bur; sein Wert ist 243 ½ 30 gur Getreide oder 4 Minen 3 Schekel 1 kleine Mine Silber; als NIG.KI.GAR-Summe wird der Betrag ½ Mine 6 Schekel 1 KUD Schekel angegeben.

Der Preis des Grundstückes, 4 Minen  $3^{1}/_{3}$  Schekel (zu der "kleinen Mine" s. oben), d. i.  $4^{1}/_{18}$  Mine, entspricht genau der Größe desselben,  $4^{1}/_{18}$  bur.

Die Zahl der bur, multipliziert durch 60, soll nach dem oben mitgeteilten Satze die Zahl der gur ergeben. Multiplizieren wir aber  $4 \, ^1/_{18} \, (bur)$  durch 60, so erhalten wir  $243 \, ^1/_3 \, (oder \, 243 \, ^{10}/_{30})$ , eine Summe, die um  $^4/_{30}$  kleiner ist als die tatsächliche Zahl der gur,  $243 \, ^2/_5 \, ^2/_{30} \, (oder \, 243 \, ^{14}/_{30}) \, gur$ . Also auch hier können wir eine Differenz von  $^4/_{30} \, gur$  konstatieren. Nur ist hier die Zahl der gur um  $^4/_{30} \, gur$  größer, als man erwarten sollte, während sie bei A 2 um  $^4/_{30} \, gur$  kleiner war: ein beabsichtigter Ausgleich? Dieselbe Differenz besteht auch zwischen der Zahl der gur und dem Preise des Feldes, obgleich auch hier die Bemerkung nicht fehlt, daß 1 gur Getreide = 1 Schekel Silber ist (s. das zu A 2 ausgeführte).

Die NIG.KI.GAR-Summe (36  $^{1}/_{2}$  Schekel) macht auch hier  $^{3}/_{20}$  des Feldpreises aus (s. das sub A 1 und A 2 dargelegte).

Als Besitzer dieses Feldes werden (Aviii 16—ix 9) zwei Angehörige der Familie des Zamama-Priesters La-mu-um genannt. Sie sind die äkilüt kaspim, jeder von ihnen erhält jedoch noch je ein subat ŠÚ, SE, GA-Kleid als Geschenk.

A. Die drei bis jetzt gesondert behandelten Grundstücke A1, A2 und A3 werden sodann (A1x11) summiert: sie umfassen zusammen 74<sup>1</sup> 18 bur. Von jetzt an bis zum Schlusse der Obeliskseite A (A1x11—xv125) wird dieser große Grundkomplex als ein einheitliches Ganzes behandelt. Es wird zunächst (A1x12—25) die Lage, d. i. die Nachbarschaft, dieses Grundkomplexes angegeben: dieser grenzt im Norden<sup>1</sup> an das Feld eines gewissen Si-lu-ga-ri-tú(?),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ideogr.: IM.MIR.

im Westen<sup>1</sup> an das Feld eines gewissen La-mu-um und das des Königs Maništusu an, im Osten<sup>2</sup> wird er von dem Flusse Tigris und im Süden<sup>3</sup> von dem Felde eines gewissen En-bu-ilum begrenzt. Dieser Abschnitt wird (A x 1) mit dem Namen des Grundkomplexes abgeschlossen: dieser wird hier — wohl nach der nächstliegenden Ortschaft — ekil Ba-az<sup>ki</sup>, das Feld von Baz<sup>ki</sup>, genannt.

Hiernach (A x 3—16) werden Namen von fünf Personen genannt; die darauf folgende Summierung (A x 18 f.), an die sich dann noch vier weitere Zeilen (A x 20—23) inhaltlich anschließen, möge hier mit diesen im Wortlaut wiedergegeben werden:

 $\check{S}\acute{U}.NIGI(N)$  5 KAL ,In Summa 5 Mann,  $AB+\check{S}\grave{U}.AB+\check{S}\grave{U}$  eklim Verwalter (s. hierzu unten) des Feldes,
20  $60\times 3+10$  KAL (und) 190 Mann, TUR.TUR Einwohner  $D\hat{u}r^{-ilu}Sin^{ki}$  von  $D\hat{u}r^{-ilu}Sin^{ki}$ ,  $GAR \ NI.K\acute{U}$  wird er beköstigen.

Das von uns hier (Z. 19)  $AB + \check{S}\check{U}$  gelesene Ideogramm wird von Scheil  $AB + A\check{S}$  gelesen und mit "ancien" übersetzt. Nach ihm (l. c. S. 10 Anm. 2) gibt es "1. les anciens de telle ou telle ville; 2. les anciens sine addito, témoins ou arbitres dans la vente, et enfin 3. les anciens du champ, qui paraissent en être les propriétaires". Wie wir sogleich sehen werden, sind diese Aufstellungen in den meisten Punkten unrichtig.

Was zunächst die äußere Gestalt des in Rede stehenden Zeichens betrifft, so ist dieses nicht aus  $AB + A\check{S}$ , sondern aus AB + guniertem  $\checkmark$ , bezw.  $\checkmark$  (= Thureau-Dangin, Recherches sur l'origine de l'écriture cunéiforme Nr. 257; nicht  $\checkmark$  = Thureau-Dangin, l. c. Nr. 474, daher

<sup>1</sup> Ideogr.: IM.MAR.TU.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ideogr.: IM.KÚR.

<sup>3</sup> Ideogr.: IM. HU.SI (IM. U) In dem Texte Hilprecht, Old babyl. inscriptions, pl. vi—viii, Nr. 15—17 wird dafür passim IM HU MA oder IM. MA. HU gegeben—zweifellos nur eine Ideogrammverwechslung.

<sup>4</sup> Zu Baz siehe Hommel, Grundriß S. 345.

<sup>5</sup> AB + einfaches (kommt Hilprecht, Old babyl, inscriptions pl. viii, Nr. 19,6 vor.

hat wohl auch das von diesem durch Gunierung abgeleitete Zeichen Emit dem in unser Zeichen hineingeschriebenen gunierten (nichts zu tun) zusammengesetzt. Zu der etwas unklaren Gestalt dieses Zeichens (oder liegt hier ein anderes Zeichen vor?) bei Urukagina (Kegelinschrift A Kol. vi; B x 36 und C ix 37) vergleiche vielleicht den Wechsel zwischen den beiden Zeichen Thureau-Dangin, Recherches etc. Nr. 543 und Nr. 120. Wir umschreiben unser Zeichen in Ermangelung einer besseren Transkription mit  $AB + \mathring{S}U$ .

In dem Obelisken Maništusu's kommt dieses Zeichen in zwei Anwendungen vor: 1. in  $AB + \check{S}\dot{U}$  alim und 2. in  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \dot{S}\dot{U}$  eķlim oder auch nur  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  (ohne eķlim; s. hierzu unten); bei  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  (eķlim) sind wiederum zwei Bedeutungen zu unterscheiden.

- 1. Avr11 ff., vn11 ff. und x 14 ff. wird ein  $EN.NA. \Bar{H}UM$ ,  $AB+\Bar{S}\dot{U}$  der Stadt  $D\hat{u}r^{-in}Sin$ , genannt. Sowohl er, als auch seine Söhne erscheinen hier als be-lu el·lim. Ein anderer  $AB+\Bar{S}\dot{U}$  alim ist der C xiv 28 f. erwähnte  $Ilu\-ba\-na$ , der außerdem die Würde eines  $AB+\Bar{S}\dot{U}.AB+\Bar{S}\dot{U}$  (scil. el·lim) bekleidet. In  $AB+\Bar{S}\dot{U}$  alim können wir einstweilen nur allgemein einen Stadtangestellten, einen Stadtbeamten erblicken.
- 2. In der Zeichengruppe  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim ist  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  nicht, wie man wohl auf den ersten Blick annehmen möchte (so allem Anschein nach auch Scheil), Plural (allerdings wird es auch als Plural gebraucht), sondern Singular. Soweit ich sehe, wird in dem Obelisken der Plural nie durch die Doppelsetzung eines Ideogramms ausgedrückt; ferner ist die Stelle Hilprecht, Old babyl. inscriptions pl. vii, Kol. v. 13 f. zu beachten, wo der Titel  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim nach dem Namen bloß einer Person steht. Statt  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim kann ohne jeden Unterschied in der Bedeutung auch bloß  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  (ohne eklim) gesagt werden. Die Ansicht Scheils (s. oben), daß in  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  ein besonderer, von  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  ekklim zu trennender Titel zu erblicken ist, ist nicht richtig. Der Umstand, daß die  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  (C xvii 8) und die TUR.TUR  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  (C xvii 12f.)

in der Endsummierung (C xix 16—19) — mit noch anderen Personen — die Bezeichnung  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim erhalten, spricht doch deutlich dagegen; wir werden uns übrigens noch unten mit dieser Frage beschäftigen. Sonst vergleiche noch A xv 4 (und Parallelstellen), wo ein NU.TUR  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  erwähnt wird.  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  a-na eklim (bezw. ekil N. N.) lesen wir Hilprecht, Old babyl. inscriptions, pl. vii, Kol. viii 14 f. und vii 14 ff

Daß die Auffassung Scheils, der in den  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim die Eigentümer des Feldes erblicken möchte, unrichtig ist, haben wir bereits oben (S. 19) dargelegt, wo wir in den be-lu eklim (von Scheil TIL.LU GAN gelesen) die "Besitzer des Feldes" erkannt haben. Hier sei noch nachträglich darauf hingewiesen, daß bei dem Grundstück B keine  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim genannt werden; ein Feld ohne Besitzer?

Ziemlich klar läßt nun m. E. den Charakter der  $AB + \dot{S}\dot{U}$ .  $AB + \dot{S}\dot{U}$  eklim der Passus C xm 27—xix 19 erkennen. Hier werden namentlich angeführt:

- 3 Feldmesser oder Schreiber (C xiv 19 und xvii 7),
- 27  $AB + \dot{S}\dot{U}.AB + \dot{S}\dot{U}$  (scil. eklim, C xvII 8),
- 10 TUR.TUR  $AB + \mathring{S}\dot{U}.AB + \mathring{S}\dot{U}$  (scil. eklim, = ,Familienangehörige der  $AB + \mathring{S}\dot{U}.AB + \mathring{S}\dot{U}$  [des Feldes]'. C xvm 12 f.) und
- 12 NU.TUR und PA (C xix 14).

C xix 16—19 werden alle diese Personen summiert: die Summierung lautet: ,52 (nicht 32; so Scheil l. c., S. 33) Mann aus  $Marad^{k_1}$ ,  $AB + \check{S}\check{U}.AB + \check{S}\check{U}$  eklim'.  $AB + \check{S}\check{U}.AB + \check{S}\check{U}$  (eklim) erscheint hier also:

- 1. als Bezeichnung für eine ganz bestimmte Kategorie der Feldbeamten (C xvII 8), aber zugleich auch
- 2. als Sammelname (C xix 18 f.) für die folgenden vier Kategorien der Feldbeamten: die Schreiber (Feldmesser), die  $AB + \check{S}\dot{U}$  (seil. e k lim) im engeren Sinne des Wortes, die NU.TUR's und die PA's.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die obigen der Obeliskseite C entnommenen Stellen könnten vielleicht den Anschein erwecken, daß die  $AB+\check{S}\dot{U}.AB+\check{S}\dot{U}$  im engeren Sinne des Wortes von

Um nun zu unserer Stelle zurückzukehren, so heißt es dort, daß Manistusu die fünf , Verwalter des Feldes' (so wollen wir den Titel  $AB + \mathring{S}\mathring{U}.AB + \mathring{S}\mathring{U}$  eklim übersetzen) und neben diesen noch 190 Mann, Einwohner von Dûr-iluSin, deren Namen nicht genannt werden, beköstigen wird. So faßt mit Recht bereits Scheil diese Stelle auf; es muß gewiß ein ,und in der Zeile A x 20 (s. oben) stillschweigend ergänzt werden und auch Z. 23 läßt wohl kaum eine andere Auffassung zu. Die 190 Mann aus Dûr-ilu Sin sind zweifelsohne Feldarbeiter, die auf dem in der Nähe der Stadt Dûr-iluSin (s. unten) gelegenen .Felde von Bazhi beschäftigt waren. Sowohl sie als auch ihre Vorgesetzten, die  $AB + \check{S}\dot{U}.AB + \check{S}\dot{U}$  eklim, sind infolge des Ankaufes des Feldes durch Manistusu beschäftigungslos geworden. Manistusu verpflichtet sich nun, für ihren Unterhalt zu sorgen; auf welche Weise, wird hier freilich nicht gesagt. Auch der Ort, wo dies geschehen wird, wird hier, ähnlich wie in D und im Unterschiede von B und C (s. unten), nicht genannt.

Hierauf (A x 25—xvi 14) werden 49 Personen genannt, die in der darauffolgenden Summierung (A xvi 16—18) als "Einwohner (TUR. TUR) von  $Akkad^{ki}$  (= $A.GA.D\acute{E}^{ki}$ ),  $AB+\check{S}\grave{U}.AB+\check{S}\grave{U}$  eklim bezeichnet werden. Diese Partie wird wörtlich auch in B, C und D gegeben; überall steht sie an demselben Platz, zwischen dem über die Versorgung der alten Feldverwalter und Feldarbeiter handelnden Passus und dem Schlußvermerk über den Ankauf des betreffenden Grund-

den  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  eklim im weiteren Sinne des Wortes durch das Nichtanwenden des Zusatzwortes eklim im ersteren Falle unterschieden wurden. Daß diese Annahme, die übrigens auch an sich als eine sehr unwahrscheinliche bezeichnet werden muß, vollkommen unmöglich ist, beweist folgendes: Die Schreiber (Feldmesser) können zwar nach der Endsummierung (C xix 16 ff.) als  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  eklim bezeichnet werden, von den C xvii 8 erwähnten  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  (ohne eklim) sind sie jedoch scharf zu trennen. Nun werden aber unter den 10  $TUR.TUR.AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  (ohne eklim) auch Söhne zweier von den kurz vorher genannten Schreibern angeführt (vgl. C xvii 9-11 und 28-30 mit C xiv 1-8). Daraus folgt, daß auch die Schreiber (Feldmesser) mit  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  (ohne eklim) bezeichnet werden konnten, oder mit anderen Worten, daß zwischen  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  (ohne eklim) nud  $AB+\dot{S}\dot{U}.AB+\dot{S}\dot{U}$  eklim kein Unterschied besteht.

stückes durch Maništusu. Die Reihe beginnt mit A-li-a-hu, mâr Ni-ba-ri-im, àh šarrim, also einem Neffen des Königs Maništusu. Die zwei folgenden Personen werden als Schreiber bezeichnet; bei den übrigen "Feldverwaltern" wird kein sonstiger Beruf angegeben. Es werden hier u. a. genannt: A.GIŠ.BİL.KAL und Dûr-su-nu, Söhne von Su-ru-uš-GI, "vor" (pân) KUR.ŠEŠ, dem Patesi von Gišhu<sup>ki1</sup> (A xii 19—24), also allem Anschein nach Enkel (vgl. hierzu oben S. 19 Anm. 2) des von Maništusu abhängigen Patesi von Gišhu KUR.ŠEŠ; Urukagina, Sohn des Patesi von Lagaš<sup>ki</sup> EN.GİL.SA (A xiv 7—10); ferner I-bá-lum, Sohn Ìl-su-ra-bi's, des Patesi von Ba-si-me<sup>ki</sup> (A xiv 14—17).<sup>2</sup>

Alle diese vornehmen Babylonier haben wir gemäß der Summierung für Bürger von Akkad zu halten. Darin liegt m. E. ein wichtiger Hinweis darauf, in welche Zeit etwa wir den König Manistusu (und mit diesem auch den gewiß in etwa dieselbe Zeit gehörenden König Urumuš) zu setzen haben. Es kann dies wohl schon aus diesem Grund nur nach Sargon und Narâmsin sein. Vor diesen beiden Herrschern war Akkad eine unbedeutende Stadt, die sich kaum zum Domizil für Mitglieder der in Lagaš und Gišhu (auch Basime) herrschenden Dynastien eignete. Kurz vor Maništusu muß also Akkad-A.GA.DÉki der Sitz eines mächtigen Königtums gewesen sein, das diese Stadt zum Zentrum des Laudes machte. Es kann dann nicht auffallen, daß nahe Verwandte der von Akkad abhängigen Fürsten von Lagaš und Gišhu Akkad zu ihrem Wohnort machten. Ich werde mich übrigens an anderem Orte mit dieser Frage noch näher beschäftigen.

Die 49 Bewohner von Akkad, an deren Spitze A-li-a-hu, der Neffe des Königs, genannt wird, werden auf allen vier Seiten des Obelisken als "Verwalter des Feldes" bezeichnet.<sup>3</sup> Die alten Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Lesung dieses Stadtnamens ist nicht ganz sicher [S jetzt S. 40, Anm. 1. Korr.-Zusatz.]

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Personen aus anderen Städten Babyloniens (Sippar, Kutha etc.) werden hier genannt.

s Es wäre vielleicht nicht ganz unmöglich, daß die 49 ,Verwalter des Feldess hier gleichzeitig auch als Zeugen beim Abschluß des Kaufvertrages fungierten.

walter wurden ihres Dienstes enthoben und durch diese neuen ersetzt. Die Verwaltung des gesamten von Maništusu angekauften Grundkomplexes im Ausmaße von  $540\,^3/_{18}$  bur wird ihnen anvertraut. Hat die Zahl 49 (=  $7\times 7$ ) hier eine besondere Bedeutung? Warum sind die Verwalter dieses Grundkomplexes nur der Bürgerschaft von Ak-kad entnommen worden? Hatte der Ankauf dieser Grundstücke einen speziellen, nur diese Stadt und ihre Bewohner berührenden Zweck? Auf Grund unseres jetzigen Materials können diese Fragen leider nicht beantwortet werden.

Auf die Namen der 49 ,Verwalter des Feldes' folgt als Abschluß der Inschrift der Obeliskseite A der Satz (A xvi 20—25), der den Ankauf des ,Feldes von  $Baz^{ki}$  durch Maništusu ausspricht. Der Satz lautet: ,Das Feld von  $Baz^{ki}$  in  $D\hat{u}r^{-ilu}Sin^{ki}$  hat Maništusu, der König von  $Ki\check{s}$ , gekauft.' Nach dieser Angabe lag das in A behandelte Grundstück bei der Ortschaft Baz in dem Bezirke von  $D\hat{u}r^{-ilu}Sin$  (zu der geographischen Lage dieser Stadt s. unten).

## $B^1$

Auch der Anfang dieser Obeliskseite ist zerstört; es dürften etwa zwei kurze Kolumnen fehlen (es fehlen mindestens 16 Zeilen). Der abgebrochene Teil der Inschrift enthielt die Angaben über die Größe und den Wert des Grundstückes B, ferner die Höhe der NIG.-KI.GAR-Summe. Da wir jedoch (s. oben S. 13) die Größe des Grundstückes B feststellen konnten, so können wir nach dem bekannten Satze auch den Wert desselben in Getreide und Silber mit Sicherheit bestimmen; und auch für die allerdings nicht so sichere Bestimmung der NIG.KI.GAR-Summe besitzen wir damit einen Anhaltspunkt.

Die Größe des Grundstückes B beträgt:

$$540^{3}/_{18} \ bur \ (d. i. \ A + B + C + D) - 496^{1}/_{18} \ bur \ (d. i. \ A + C + D) = 44^{2}/_{18} \ bur$$

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese und die folgenden Seiten des Obelisken können wir etwas kürzer behandeln, da die wichtigsten Fragen bereits erledigt sind.

Da ferner nach dem oben festgestellten Satze in dem Obelisken Manistusu's 1 bur Land = 60 gur Getreide = 1 Mine Silber ist, so muß der Wert dieses Grundstückes  $2646\sqrt[3]{5}$   $\sqrt[2]{30}$  gur Getreide bezw. 44 Minen 6 Schekel 2 kleine Minen Silber betragen haben. Etwas zweifelhafter ist, wie hoch die NIG.KI.GAR-Summe bei diesem Grundstücke war. In A beträgt sie immer  $\sqrt[3]{20}$ , in C und D dagegen  $\sqrt[1]{10}$  des Kaufpreises. Es ist natürlich ganz ungewiß, in welchem von diesen beiden Verhältnissen sie bei B zu dem Kaufpreise stand. Wählen wir das erstere, so ergeben sich uns  $\sqrt[6]{2}$  Minen 7 Schekel; wählen wir aber das letztere, so erhalten wir die Summe  $\sqrt[4]{3}$  Mine 4 Schekel 2 kleine Minen.

Nach dem uns bereits wohlbekannten Schema werden dann (B 1 1—1v 9) die Namen der Eigentümer des Feldes (be-lu eklim), der Empfänger der Kaufsumme, angeführt. Es sind elf Männer; der Name des ersten von ihnen ist abgebrochen. Außer dem Gelde erhält jeder von ihnen noch ein Geschenk (NIG.BA  $G\acute{A}N$ ): die zwei ersten je ein silbernes ki-li-lum und ein subāt $\check{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid, die übrigen neun je ein  $subāt\check{S}\acute{U}.SE.GA$ -Kleid.

Hieran schließen sich (B rv 10—vi 3) die Namen von 9 ahhû be-lu eklim (vgl. A 1) an, die ihren Genealogien gemäß meist sehr nahe Verwandte (Brüder, Cousins) der be-lu eklim waren. Auch hier werden ihre Namen einfach verzeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Scheil I. c., S. 20 liest Ba-ra-az-edinki; ebenfalls Hommel, Grundriß S. 389, Ann. 1.

Kiš stammenden Feldarbeitern, die auf diesem Felde beschäftigt waren, verspricht Manistusu in Ga-za-lu<sup>ki</sup> (vgl. auch C; zu der Lage dieser Stadt s. unten S. 42) Unterhalt zu geben (B vn 3-6); dort wurde ihnen wohl eine neue Arbeit angewiesen.

Hierauf werden in extenso (Bvii 8—xiv 17) die Namen der 49 "Feldverwalter" von  $Akkad^{ki}$  mitgeteilt. Die Inschrift dieser Obeliskseite schließt dann mit den den Ankauf des "Feldes von Ba-ra-az- $\hat{sirim}^{ki}$ " durch Maništusu aussprechenden Worten (Bxiv 19—24): "Das Feld von Ba-ra-az- $\hat{sirim}^{ki}$  in  $Ki\tilde{s}^{ki}$  hat Maništusu, der König von  $Ki\tilde{s}$ , gekauft."

C.

Das in C behandelte "Feld von Marad\*" (s. unten) zerfällt ähnlich, wie es bei A der Fall war, in drei kleinere Grundstücke die wir mit C1, C2 und C3 bezeichnen werden.

C 1. Über dieses Grundstück berichtet Manistusu in C 1 1—vii 18. Die erste Kolumne der Seite C ist bis auf einige wenige Zeichen abgebrochen (auch die Kolumnen 11—v sind nicht ganz komplett); von den Angaben über die Größe, den Wert etc. des Grundstückes ist nur das Zeichen [G]UR (=  $kar\hat{u}$  = 3600 gur) in Zeile 3 erhalten. Doch wir sind in der Lage, auch hier alle die in Betracht kommenden Zahlen mit Sicherheit feststellen zu können.

Da die beiden anderen Grundstücke C 2 und C 3 zusammen 213+17 (s. unten) =  $230 \ bur$  umfaßten, der ganze Grundkomplex C aber  $360 \ bur$  (s. ebenfalls unten) groß war, so entfallen auf C 1  $130 \ bur$ . Der Wert dieses Grundstückes mußte dann nach dem bekannten Satze  $7800 \ gur$  Getreide (d. i.  $2 \ G\dot{U}R$   $600 \ gur$ ; davon ist das Zeichen  $G\dot{U}R$  erhalten, s. oben) oder  $130 \ \text{Minen Silber sein.}$  Die NIG.KI.GAR-Summe wird hier — ähnlich wie bei C 2 und C 3 —  $1/10 \ \text{des}$  Feldpreises, somit 13 Minen Silber, betragen haben. Das NIG.KI.GAR bestand hier, wie aus der unvollständig erhaltenen Kolumne 11 hervorgeht, aus Geräten. Stücken Vieh u. ä. (vgl. C 2).

Hierauf werden die Namen der 26 Eigentümer des Grundstückes C1 (be-lu eklim) genannt (C 11 Schluß-vn 18); davon sind sechs Namen

ganz, ein Name zum Teil abgebrochen. Alle diese Personen gehören zu der Familie  $B\dot{A}.U\dot{S}.GAL$ 's, des Patesi von  $KIZLAH^{ki}$ , d. i. wohl  $Maškanum^{ki}.^1$  Maškanum, das natürlich nichts mit Larsa (so Hommen,  $Grundri\beta$  S. 357) zu tun hat, müssen wir auf Grund unserer Stelle (es handelt sich ja um ein in der Nähe Marad's liegendes Feld) in unmittelbarer Nähe der Stadt Marad suchen. An Geschenken erhält der erste der 26 Feldeigentümer 4  $AN\check{S}U+BAR+AN$ -Tiere (= Esel?), 3 Geräte (je ein  $^{is}P\acute{U}.GAR.\check{S}\acute{U}$ , ein silbernes ki-li-lum und ein kupfernes  $^{erb}HA.ZI$ ; dieses = hasinnu, hasin Beil'?) und ein  $^{subbt}$  $\mathring{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid; die fünf folgenden je ein  $^{subbt}$  $\mathring{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid; die fünf folgenden je ein  $^{subbt}$  $\mathring{S}\acute{U}.SE.GA$ -Kleid.

C 2. Das weit größere Grundstück C 2, das C vn 19—xn 5 behandelt wird, umfaßt (C vn 19—vn 2) 213 bur; sein Wert ist — genau nach dem bekannten Verhältnis — 12780 (=  $213 \times 60$ ) gur Getreide oder 3 Talente 33 Minen (= 213 Minen) Silber.

Die NIG.KI.GAR-Summe (C vm 3—1x 16) beträgt hier 21 Minen 18 Schekel Silber, also ½ der Kaufsumme, und setzt sich aus folgenden Posten zusammen:

```
40 Talente Wolle (4 Minen Wolle à 1 Schekel) = 10 Minen Silber

3 silberne ki-li-lu = 1 Mine Silber

6 kupferne erâ HA.ZI
4 kupferne erâ na-ab-la-ga-tum (php)
3 kupferne erâ mas-sa-tum²

12 ANŠU + BAR + AN-Tiere (= Esel?)
(1 Stück à 1/3 Mine)
40 DUK Öl (10 ka Öl à 1 Schekel) = 2 Minen Silber

5 Sklaven
4 Sklavinnen
4 Sklavinnen
6 (1 Person à 1/3 Mine) = 3 Minen Silber
6 Mädchen = 13 Schekel Silber
```

In Summa: 21 Minen 18 Schekel Silber.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BA.US.GAL, den Patesi von Maškanum, müssen wir natürlich vor den Cui 6 ff. erwähnten I-ki-lum, der ebenfalls den Titel ,Patesi von Maškanum' führt, setzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Scheil liest irrtümlich par-sa-tum.

Nicht 3, wie Scheil l. c. (Cix 3) liest; das, was Scheil für den dritten hori-Wiener Zeitschr. f d. Kunde d. Morgenl. XXI Bd.

Hieran schließen sich (C IX 17—XII 5) die Namen der zwölf Besitzer des Feldes (be-lu eklim) an, die als Familienangehörige eines gewissen DUB.SI.GA, Sohnes von  $B\acute{a}$ -s\'{a}-ru-um,¹ dem NU.TUR von Š\'{a}-ad-Bar-r\'{i}-im^ki (so ist zweifelsohne zu lesen!), bezeichnet werden. Auch hier fehlen natürlich die obligaten Geschenke nicht: der in der Reihe der zwölf an der ersten Stelle angeführte Feldeigentümer erhält  $4AN\check{S}U+BAR+AN$ -Tiere (= Esel?), je ein  $^{ig}P\acute{U}.GAR.\check{S}\acute{U}$ , ein silbernes ki-li-lum, ein kupfernes  $^{er\acute{a}}na$ -ab-la-ag-tum und ein  $^{sub\^{a}t}\check{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid; die drei nächstfolgenden erhalten je ein  $^{sub\^{a}t}\check{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid und die übrigen acht je ein  $^{sub\^{a}t}\check{S}\acute{U}.SE.GA$ -Kleid.

C 3. Das Grundstück C 3 (C xn 7—xnn 10) umfaßt bloß 17 bur; sein Wert ist dementsprechend 1020 (= 17 × 60) gur Getreide oder 17 Minen Silber. Das NIG.KI.GAR beträgt hier 408 Minen Wolle, d. i. — da 4 Minen Wolle 1 Schekel Silber kosten — 1 Mine 42 Schekel Silber. Es ist genau ½ des Kaufpreises.

Die zwei Besitzer dieses Feldes, Angehörige der Familie eines gewissen UR.UR, Sohnes von PA.HI, erhalten neben der Kaufsumme je ein subät ŠÚ.SE.GA-Kleid.

C. Ähnlich wie oben bei A werden nach Absolvierung des Grundstückes C 3 die drei Grundstücke C 1, C 2 und C 3 summiert (C xm 12): der Grundkomplex C umfaßt hiernach 360 bur. Hierauf wird (C xm 13—26) die Lage und der Name desselben angegeben:

zontalen Keil zu halten scheint, ist deutlich der allerdings etwas breiter ausgefallene Anfang der ersten Linie von dem Zeichen MA des Wortes MA.NA. Daß unsere Lesung allein richtig ist, beweist übrigens auch die Summierung. Bei Schells Lesung würden sich 22 (nicht 21) Minen 18 Schekel ergeben! Daher ist auch das Flüssigkeitenmaß DUK nicht = 45 (so Schell 1. c., S. 25, Anm. 1), sondern 30 ka.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Text hat: TUR.TUR DUB.SI.GA pån Bå-šå-ru-um; zu pån s. oben S. 19, Anm 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Text: TUR. TUR UR. UR pan PA. HI; zu pan s. oben, S. 19, Anm 2.

er grenzt im Norden an den Kanal når Napšat-mâtim (geschr. når ZI. KALAM.MA), im Süden an die Ortschaft Bît-işMA.NU<sup>ki</sup> (= Bît-işerim<sup>ki</sup>?), im Osten an den Kanal når A-maš-ti-ak¹ und im Westen an das Feld eines gewissen ilu A-MAL-iš-da-gal, Sohnes von Šarru-ukîn (oder Šarru-kînum) an. Dieser Grundkomplex trägt den Namen appar ilu Ninharsag, d. i. ,die Wiese (genauer: das Marschland) der (Göttin) Ninharsag'. Cxxiv 27 wird er als ,das Feld von Marad<sup>ki'</sup> bezeichnet, muß also nicht weit von dieser Stadt gelegen sein. Bei Marad müssen wir dann auch das Dorf Bît-isMA.NU<sup>ki</sup>, wie auch die beiden Kanäle når Napšat-mâtim und når Amaštiak suchen; zu der Lage der Stadt Marad selbst s. unten S. 42.

Der darauffolgende Teil der Inschrift (C xm 27-xix 30) beschäftigt sich dem uns bereits wohl bekannten Schema gemäß mit den Beamten und Arbeitern des Grundkomplexes C. Wie wir bereits oben S. 27 gesehen haben, werden hier zunächst (C xiii 27-xiv 19) drei Feldmesser (amél GÁN.GÍD.DA) oder — wie sie in der Summierung C xvII 7 bezeichnet werden - Schreiber genannt, die als Geschenk je ein  $subat \check{S} \acute{U}.SE.GA$ -Kleid und ein kupfernes eraHA.ZIerhalten. Es folgen dann (C xiv 21-xvii 5 und 8) Namen von 27  $AB + \dot{S}\dot{U}.AB + \dot{S}\dot{U}$  (scil. eklim), d. i., Verwaltern (des Feldes)'. Hierauf werden (C xvII 9-xvIII 13) als eine besondere Kategorie 10 TUR. TUR  $AB + \mathring{S}\mathring{U}.AB + \mathring{S}\mathring{U}$  (seil. eklim), d. i. "Familienangehörige der Verwalter (des Feldes)' namentlich angeführt; einige von ihnen sind, wie aus den dort mitgeteilten Filiationen hervorgeht, Söhne einzelner der bereits erwähnten Feldmesser und Verwalter (s. hierzu oben, S. 27, Anm. 1). Endlich werden hier (C xvIII 14-xIX 14) noch zwölf NU.-TUR und PA genannt. Es möge noch hervorgehoben werden, daß, abgesehen von den Feldmessern (Schreibern), keine von diesen

¹ Zu der Endung -ak von \*\*\*anaštiak vgl. noch Ha-ar-ha-mu-na-akk, (C xix 3), Ka-zu-ra-ak\*\* (C xv 7 und xix 12), Zi-ma-na-ak (D viii 12), Áś-na-na-ak\*\* (C xv 14; so ist wohl zu lesen; vgl. Ašnunnak? oder ašnân?), ferner Apirak und das bereits erwähnte Ašnunnak. Ist es dieselbe Endung, die auch in vielen Lehnwörtern aus dem Sumerischen (vgl. parakku u. a.) vorliegt und jedenfalls auf das sumerische Genitivsuffix -ge zurückgeht?

Feldbeamtenkategorien Geschenke erhält; etwas Analoges können wir z. B. auch Hilprecht, Old babyl. inscriptions pl. vii, Kol. iv (vgl. aber Kol. vii!) beobachten. Die Summierung (C xix 16—19) bezeichnet alle die angeführten Beamten, 52 an der Zahl, als Bewohner von  $Marad^{ki}$  und "Verwalter des Feldes"  $(AB + \mathring{SU}.AB + \mathring{SU})$  eklim).

Nicht ganz klar ist der sodann folgende Passus (C xix 20-30), der hier in Umschrift und Übersetzung wiedergegeben werden möge:

20 600 KAL (Die 52 Verwalter und) 600 Mann in Ga-za-luki in Gazaluki GAR NI.KÚ wird er beköstigen. 600 KAL 600 Mann ŠÚ 1 UD an (?) einem Tage,  $25 600 \times 2 KAL$ 1200 Mann ŠÚ 2 UD an (?) zwei Tagen in maš-ga-ni Be-li-ba-ni in dem Chân Be-li-ba-ni's, abarak iluA.MAL-iš-da-gal des abarakku von ilu A.MAL-iš-da-gal, GAR NI.KÚ wird er beköstigen: 30 LÙ.MÁR.DAki Leute von Maradki.

Nach ZZ. 16—22 sollen die 52 Feldverwalter und außerdem 600 Feldarbeiter, die auf der "Wiese der Ninharsag" beschäftigt waren, in Gazalu (zu der geographischen Lage dieser Stadt s. unten, S. 42) den Unterhalt angewiesen erhalten; wie wir oben gesehen haben, wurden auch die Arbeiter "des Feldes von Baraz-sirim<sup>ki"</sup> (Obeliskseite B) nach Gazalu dirigiert. Wie haben wir jedoch ZZ. 23—29 zu verstehen? Sind die hier erwähnten 600 Arbeiter mit jenen von Z. 20 identisch oder von ihnen zu trennen? Mir scheint die letztere Möglichkeit die wahrscheinlichere zu sein, da im ersteren Falle die Nichtberücksichtigung der 52 Verwalter in den ZZ. 23—29 auffällig wäre. Außerdem kann die Ortsangabe "in dem Chân Bêli-bani"s" wohl nur als parallel zu jener von Z. 21 (in Gazalu), kaum als Ergänzung zu dieser aufgefäßt werden; beachte,

daß es auch in B bloß, in Gazalu' heißt. Es handelt sich hier also allem Anscheine nach um andere 600 Feldarbeiter, die im Unterschiede von den ersteren in dem Chân (oder besser Plural? Die Übersetzung dieses Wortes ist übrigens nicht ganz sicher) Bêli-bani's, des abarakku von ilu A.MAL-iš-da-gal (identisch mit dem oben S. 35 erwähnten ilu A.MAL-iš-da-gal, der ein Nachbar der "Wiese der Ninharsag' war?) beköstigt werden sollten. Etwas auffällig sind auch die ZZ. 24—26, die vielleicht besagen sollen, daß die 600 Feldarbeiter entweder einfache Portionen für je einen Tag oder doppelte Portionen für je zwei Tage beziehen können. Die Z. 30 bezeichnet alle diese Personen als Bewohner von Marad; in der Nähe dieser Stadt befand sich ja unser Grundkomplex.

Es folgen dann (C xx 2—xxiv 25) die Namen der 49 Bürger von Akkad<sup>ki</sup>, die als neue ,Verwalter des Feldes' bestellt werden. Die Schlußzeilen (C xxiv 27—31) dieser Obeliskseite lauten: ,Das Feld von Marad<sup>ki</sup> hat Maništusu, der König von Kiš, gekauft'.

## D.

Die Größe des in D besprochenen Grundstückes, das (s. unten) in der Nähe der Stadt  $\check{S}ID.TAB^{ki}$  liegt, beträgt nach D 11: [] 2  $bur^{g\acute{A}N}$ .¹ Da uns der Preis des Grundstückes bekannt ist, so können wir leicht die unvollständig erhaltene Zahl der bur ergänzen. Nach D 11—3 ist sein Wert 1 Talent 2 Minen, d. i. 62 Minen Silber. Hiernach ist die Größe des Grundstückes [6]2 bur. Der Wert des Grundstückes D in Getreide muß dann  $62\times 60$ , d. i. 3720 gur Getreide gewesen sein: in der ebenfalls unvollständig erhaltenen Zeile D 1 3 haben wir somit  $[1\times \check{S}E]G\dot{U}R[+60\times 2]GUR.[SAG.]G\acute{A}L$  zu ergänzen. Das NIG.KI.GAR beträgt hier (D 11 4—7) 372 gur Getreide, d. i. 6 Minen 12 Schekel Silber, also genau  $^{1}/_{10}$  der Kaufsumme (62 Minen Silber).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Scheil I. c., S. 34 liest hier ... + 2 GAN; nach dem Oppert'schen Feldmaßsystem, das er sonst in seiner Arbeit anwendet, sollte er jedoch ... + 18 $\times$ 2 GAN lesen.

D III 1—vIII 10 werden die Namen der 10 Besitzer dieses Feldes (be-lu eklim) mitgeteilt, die die Kaufsumme und außerdem Geschenke erhalten. Der erste derselben erhält 4  $AN\check{S}U + BAR + AN$ -Tiere (Esel?), je ein  ${}^{is}P\acute{U}.GAR.\check{S}\acute{U}$ , ein  ${}^{sub\acute{a}t}\check{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid und ein silbernes ki-li-lum; der Nächstfolgende erhält ein silbernes ki-li-lum und ein  ${}^{sub\acute{a}t}\check{S}\acute{U}.UL.A.BAL$ -Kleid; der Dritte ein  ${}^{sub\acute{a}t}\check{S}\acute{U}.SE.GA$ -Kleid und ein kupfernes  ${}^{er\acute{a}}mas$ -sa-tum und die übrigen sieben je ein  ${}^{sub\acute{a}t}\check{S}\acute{U}.SE.GA$ -Kleid.

Sodann (D viii 11—ix 12) wird der Name und die Lage (in A, B und C war die Reihenfolge umgekehrt: zuerst die Lage, dann der Name) des Grundstückes mitgeteilt. Das Grundstück heißt eķil Šá-ad-Bit-ki-im ù Zi-ma-na-ak, d. i. 'das Feld von Šad-Bitkim und Zimanak'; Scheil l. c. S. 36 liest unbegreiflicherweise GAN ša-ad Mil-ki-im in Zi-ma-na-ak. Šad-Bitkim erinnert an Bâb-Bitķi, den Namen einer nordbabylonischen Stadt,¹ und an das südbabylonische Bit-ķu (auf der sog. babylonischen Landkarte, CT xxii 48, BM. 92687 Obvers.) Šad-Bitkim und Zimanak sind in der Nähe der Stadt ŠID.TAB<sup>Li</sup>, nach welcher das Grundstück D ja auch den Namen führt (s. unten), zu suchen.

Das Grundstück D grenzt im Norden an eķil An-za-ma-tim, im Westen an den Kanal Nâr-abkallim (oder nār Abkallum?), im Süden an eķil Mi-zu-a-ni-im und im Osten an eķil Si-im-tum an. In An-za-ma-tim, Mi-zu-a-ni-im und Si-im-tum werden wohl Personennamen (oder Feldnamen?) zu erblicken sein; zu Si-im-tum vgl. n. pr. Zi-im-tum D xi 13.

Der darauffolgende Abschnitt der Inschrift (D ix 14—xv 10) behandelt die Verwalter und die Feldarbeiter des Grundstückes D. Es werden hier (D ix 14—xv 6) zunächst die Namen der 30 (eine verhältnismäßig hohe Zahl!)  $AB + \mathring{S}\mathring{U}.AB + \mathring{S}\mathring{U}$  ekil  $\mathring{S}ID.TAB^{ki}$ , d.i., Verwalter des Feldes von  $\mathring{S}ID.TAB^{ki}$ , mitgeteilt. Sodann werden hier (D xv 7—9) summarisch 94 Feldarbeiter aus der Stadt  $\mathring{S}ID.TAB^{ki}$  angeführt. Allen diesen Personen verpflichtet sich (ibid. 10)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu Bab-Bitki s. Hommel, Grundriß S. 347 und Streck in Amer. Journal of Sem. Languages and Literatures xxII, S. 210.

Manistusu den Unterhalt zu verschaffen; wo, wird hier, ähnlich wie in A und im Unterschied von B und C, nicht gesagt.

Es folgen dann (D xv 12—xxII 16) die Namen der 49 Feldverwalter von  $Akkad^{ki}$ , worauf die Inschrift mit den Worten (D xxII 18—22): "Das Feld von  $\check{S}ID.TAB^{ki}$  hat  $Mani\check{s}tusu$ , der König von  $Ki\check{s}$ , gekauft', schließt. Zu der Lage der Stadt  $\check{S}ID.TAB^{ki}$  s. unten S. 42 f.

Es dürfte wohl angezeigt sein, noch das Schema, das den Inschriften der einzelnen Obeliskseiten zugrundeliegt, zu skizzieren und im Anschluß daran auch den Inhalt der ganzen Obeliskinschrift kurz zusammenzufassen. Endlich soll auch die Reihenfolge der in der Obeliskinschrift behandelten Grundstücke besprochen werden.

Die Inschriften der einzelnen Obeliskseiten weisen folgendes Schema auf:

- 1. Größe und Wert (Preis) des Grundstückes:
  - 1. Größe des Grundstückes.
  - 2. Wert des Grundstückes in Getreide.
  - 3. Wert des Grundstückes in Silber.
  - 4. NIG.KI.GAR.
  - Geschenke des Käufers an die Eigentümer des Grundstückes. Dieser Abschnitt bildet einen Übergang zu
- n. Eigentümer des Grundstückes (eventuell auch ihre verwandtschaftlichen Assoziierten).
- m. Lage und Name des Grundstückes.
- iv. Versorgung der bisherigen Verwalter und Arbeiter des Grundstückes.
- v. Bestellung neuer Verwalter aus Akkad.
- vi. Die Kaufformel.

Setzte sich das Feld aus mehreren kleineren Grundstücken zusammen (so A und C), so wurden diese in den Abschnitten 1 und 11 der Reihe nach separat behandelt; in 111—v1 wird dagegen der Grundkomplex als ein einheitliches Ganzes behandelt. Was den Inhalt der Obeliskinschrift Manistusu's betrifft, so stellt sich diese als eine Grundstückkaufurkunde großen Stils dar. Manistusu kauft hier vier Grundstücke im Gesamtausmaße von 540 ³/18 bur von 98 Besitzern (die aḥḥû be-lu eḥlim mit inbegriffen) um den Preis von 540 Minen 10 Schekel Silber; außerdem wird ein NIG.KI.GAR im Betrage von 57 Minen 43 ¹/6 Schekel (oder 59 Minen 55 ¹/2 Schekel? Jenes, wenn das NIG.KI.GAR in B, wo wir es ja ergänzen mußten, ¹/10, dieses, wenn es dort ³/20 der Kaufsumme ausmachte) Silber gezahlt; endlich gelangen auch zahlreiche Geschenke an die ehemaligen Besitzer der Grundstücke zur Verteilung.

Auf den angekauften Feldern waren 87 Feldverwalter und 1564 Feldarbeiter beschäftigt; ihnen allen verpflichtet sich Manistusu neuen Unterhalt zu verschaffen. Gleichzeitig wird die Verwaltung dieser Grundstücke 49 Männern aus Akkad anvertraut, an deren Spitze Aliahu, ein Neffe des Königs Manistusu, steht und unter denen sich u. a. auch Söhne, bezw. Enkel der Patesi von Lagaš, Gišhu¹ und Basime befinden. Warum die neuen Verwalter ausschließlich der Bürgerschaft der Stadt Akkad entnommen worden sind, vermögen wir nicht zu sagen; die Inschrift selbst schweigt darüber (auch in der unvollständig erhaltenen 1. Kolumne der Obeliskseite A wird wohl kaum davon die Rede gewesen sein). Aus dem Umstand, daß Mitglieder mächtiger Fürstenfamilien anderer babylonischen Städte als Bürger von Akkad erscheinen, schlossen wir oben (S. 29), daß Maništusu (und mit diesem auch Urumuš) nur nach Sargon und Narâmsin, die aus unbedeutendem Akkad den Sitz eines mächtigen Reiches gemacht hatten, geherrscht haben kann.

Von den vier von *Maništusu* angekauften Grundstücken (A, B, C und D) wird jedes gesondert auf je einer Obeliskseite (A, B, C und D) behandelt. Die leider unvollständig erhaltene erste Kolumne der Seite A enthält ein Resumé der ganzen Inschrift.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> [Während der Korrektur dieses Aufsatzes ist es mir gelungen, in einem schon seit längerer Zeit bekannten neubabylonischen Vokabular die wirkliche Lesung des Stadtnamens  $GI\acute{S}$   $\celliftH\acute{U}^{k_1}$  zu finden. Hiernach hieß diese in der altbabylonischen Geschichte eine so große Rolle spielende Stadt  $\cup{Umma}$  (weniger wahrscheinlich  $\celliftAlma$ ). Ausführlicheres darüber an anderem Orte. Korrekturzusatz.

Das aus drei kleineren Grundstücken bestehende Grundstück A,  $74^{1}/_{18}$  bur groß, wird als das "Feld von  $Baz^{ki}$ " bezeichnet; es gehört zu dem Stadtgebiete von  $D\hat{u}r^{-ilu}Sin^{ki}$ .

Das Grundstück B,  $44^{2}/_{18}$  bur groß, wird als das "Feld von Baraz-sîrim<sup>ki</sup> bezeichnet; es liegt in dem Gebiete der Stadt Kiš<sup>ki</sup>.

Das aus drei kleineren Grundstücken bestehende Grundstück C, 360 bur groß, wird als die "Wiese der (Göttin) Ninharsag" bezeichnet; es liegt bei Marad<sup>ki</sup>.

Das Grundstück D, 62 bur groß, wird als das "Feld von Šad-Bitkim und Zimanak" bezeichnet; es liegt im Stadtgebiete von ŠID.TAB<sup>ki</sup>.

Es erhebt sich nun die Frage, warum die vier Grundstücke gerade in dieser Reihenfolge (Dûr-ilu Sinki, Kiški, Maradki und ŠID.-TABki) behandelt werden. Daß die Größe der Grundstücke bei der Anordnung derselben nicht maßgebend war, ist ganz klar: das größte von ihnen, C, befindet sich mit seinen 360 bur nicht an erster, sondern erst an dritter Stelle. Auch die Bedeutung der Stadt, in deren Nähe sich das Grundstück befand, kann hier nicht entscheidend gewesen sein: die Hauptstadt des Reiches Manistusu's, Kiš, steht hier nicht an erster, sondern erst an zweiter Stelle. es aber zweifelsohne ausgeschlossen ist, daß die Reihenfolge der großen in der Obeliskinschrift behandelten Grundstücke willkürlich sein könnte, so bleibt nur die übrigens an sich sehr einleuchtende Annahme übrig, daß bei der Anordnung der Grundstücke nur geographische Gesichtspunkte maßgebend waren. Und dafür läßt sich auch folgendes anführen. Wie wir oben S. 25 gesehen haben, bildete die östliche Grenze des Grundstückes A der Fluß Tigris. Dûr-ilu Sin, in dessen Stadtgebiete sich dieses Grundstück befand, muß hiernach auf dem rechten Ufer des Tigris gesucht werden. Jedenfalls ist  $D\hat{u}r$ -<sup>iiu</sup>Sin eine ausgesprochen östliche Stadt des alten Nordbabyloniens. Da die Aufzählung der Grundstücke gerade mit dieser Stadt beginnt, so liegt die Annahme äußerst nahe, daß die Grundstücke in der Richtung von Ost nach West geordnet sind. Damit stimmt es überein, daß auf Dûr-uuSin die Stadt Kiš folgt, die westlich vom Tigris und

östlich von Babylon (möglicherweise mit Sмітн, Номмец u. a. in Uḥaimir, 14 Kilometer östlich von Babylon) zu suchen ist. Wir dürfen dann vielleicht annehmen, daß auch die beiden übrigen Städte, deren Lage noch unsicher ist, Marad und ŠID. TAB, in westlicher Richtung, Marad westlich von Kiš und ŠID. TAB wiederum westlich von diesem, gelegen waren.

Was Marad betrifft, so können wir bereits aus der Erwähnung dieser Stadt neben Kiš und Harsagkalama in der Nabonid-Chronik m 8 ff., wonach die Götter dieser drei Städte vor dem heranziehenden Kyros nach Babylon gebracht wurden, schließen, daß Marad nicht weit von Kiš und wohl auch Babylon lag. Und auch aus der Obeliskinschrift läßt sich der Nachweis führen, daß Kis und Marad nicht weit voneinander zu suchen sind. Wir haben oben gesehen, daß die 80 Bewohner von Kiš, die auf dem Grundstücke B (ekil Ba-raaz-sîrim<sup>ki</sup> in Kiš<sup>ki</sup>) beschäftigt waren, in der Stadt Ga-za-lu Unterhalt erhalten sollten. Dasselbe wird uns aber auch von allen Verwaltern (52 Mann) und der Hälfte (600 Mann) der Feldarbeiter des Grundstückes C (appar ilu Ninharsag, ekil Maradki) berichtet, die von der Inschrift als Bewohner von Marad bezeichnet werden: auch sie sollten von Maništusu in Gazalu beköstigt werden. Daraus ist zu schließen, daß sich die Stadt Gazalu nicht weit von Kis und nicht weit von Marad (möglicherweise zwischen diesen beiden Städten) befand und daß daher auch Kis und Marad nicht sehr voneinander entfernt sein konnten. Man beachte auch, daß die Feldarbeiter der Grundstücke A (bei Dûr-iluSin am Tigris!) und D (bei ŠID.TAB), die die beiden Endpunkte unserer Reihe bilden, nicht in Gazalu beköstigt werden sollten; für diese beiden Orte kam Gazalu vielleicht der großen Entfernung wegen nicht in Betracht (allerdings ist nicht zu übersehen, daß auch eine Hälfte der Feldarbeiter von Marad nicht in Gazalu den Unterhalt erhalten sollte). Haben wir nun Recht mit unserer Annahme, daß die Obeliskinschrift Manistusu's bei der Anordnung der Grundstücke nur ihre geographische Lage berücksichtigt, so können wir Marad natürlich nur westlich von Kis suchen. Noch westlicher lag dann wohl die vierte und letzte Stadt, ŚID.TAB, für deren Lokalisierung wir sonst leider keine Anhaltspunkte haben. Ganz unmöglich ist die Auffassung Hommel's (Grundriß, S. 290 Anm. 2, 346 Anm. 4 und 389 Anm. 1), der diesen Namen Šit-tach(ģ) liest und mit dem der klassischen Landschaft Sitakene vergleicht.

 $<sup>^1</sup>$  Für die Lokalisierung von  $\check{S}ID.TAB$  im Nordosten Babyloniens führt Hommel (l. c., S. 346, Anm. 4) auch den Umstand an, daß in dem das "Feld von  $\check{S}ID.TAB^{k\mu}$  behandelnden Teile der Obeliskinschrift einmal (D xm 5) Elam erwähnt wird. Doch diese Stelle besagt nur, daß der Vater eines Feldverwalters von  $\check{S}ID.TAB$  eine amtliche Stelle in Elam bekleidete.

## Anzeigen.

Gratzl, Dr. Emil: Die altarabischen Frauennamen von —. Leipzig, Druck von W. Drugulin, 1906, 84 SS, 8°.

Es ist mit Freuden zu begrüßen, daß in diesem Buche endlich ein ernster Versuch zu einer systematischen Darstellung arabischer Namensformen gemacht wird, nachdem bisher nur einzelne gelegentliche Exkurse (Wellhausen, Nöldeke) die Wichtigkeit solcher Forschungen augenfällig gemacht hatten. Nach einer Einleitung, in der im Zusammenhang mit den Namensystemen der anderen semitischen Völker des Altertums ,die Gestalt des arabischen Personennamens von den ältesten Zeiten bis zum Ende der Gâhilijja' besprochen und die zutreffende Einteilung in ursprünglich einfache, in zusammengesetzte und in aus solchen Zusammensetzungen durch Kürzung wieder vereinfachte (hypocoristische) Namen gemacht wird, gibt GRATZL in seinem Werke eine systematische Übersicht über die bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts d. H. vorkommenden arabischen Frauennamen mit Ausnahme der Übernamen (لقب) und der Namen in Kunyahform. Den so abgegrenzten Stoff behandelt er nach einigen allgemeinen Vorbemerkungen (S. 15-20) zunächst nach formalen Gesichtspunkten in dem Kapitel "Die Formen des arabischen Frauennamens', und zwar erstens "Zusammengesetzte Namen und Reste von solchen'; diese Namen haben zumeist religiöse Bedeutung wie أَمَةُ ٱلله usw., erscheinen aber nur in den seltensten Fällen voll, sondern meistens hypocoristisch verkürzt, wie وُهُبُدُ اللهِ aus وُهُبُدُ اللهِ

als Femininableitung von عُمْرُ رَبَّهُ als Femininableitung von عُمْرُةُ als remininableitung von o. ä. Im zweiten Teile des Kapitels behandelt Gratzl "Einfache Namen' in zwei Unterabteilungen, nämlich a) mit äußerer Kennzeichnung des Geschlechtes und b) ohne Endung, und einem Anhang: ,Fremde Namen'. Dann folgt ein Kapitel ,Der Inhalt der Namen', welches aber mit Ausschluß der religiösen Namen nur die appellativen oder adjektivischen Benennungen kurz bespricht oder auch nur gruppiert. So erhalten wir verschiedene Unterabteilungen, deren Überschriften folgendermaßen lauten: 1. Die Tiernamen, 2. Pflanzen, 3. Unbelebte Gegenstände, 4. Körperliche Eigenschaften, darin besonders herausgehoben "Farben", dann ohne weitere Zahlenbezeichnung ,Geistige Eigenschaften und ähnliche', ,Edel', ,Schön und ähnliches', "Freundin, Geliebte', "Verwandtschaft', "Abstracta', ,Verschiedene substantivische und adjektivische Aussagen'. Den Schluß- und Hauptteil des Buches bildet der "Index" von über sechshundert Namen, der sozusagen das Substrat zu den vorausgegangenen Darlegungen des Verfassers inventarisiert.

Wenn jemand als Erster ein bisher unbetretenes Wissenschaftsgebiet bearbeitet, so ist er naturgemäß vor allem der Gefahr ausgesetzt, sich in der Systematik und Einteilung des Stoffes zu vergreifen. Von Gratzles Arbeit kann man im allgemeinen rühmend hervorheben, daß sie mit großer Umsicht angelegt im ganzen einen ziemlich richtigen und vollständigen Überblick über das gewählte Thema gewährt. Trotzdem haften auch ihr systematische und stoffliche Mängel an, die der Verfasser bei einer neuerlichen Überarbeitung sicher zu vermeiden wissen dürfte.

Sehen wir von einer Erörterung der Frage ab, ob es nicht besser gewesen wäre, vor allem einmal die inhaltlichen und formalen Prinzipien der altarabischen Personenbenennung überhaupt zu untersuchen und dabei von den Männernamen auszugehen, da ja, wie Gratzl wiederholt zeigt, ein großer, ja überwiegender Teil der Frauennamen Weiterbildungen männlicher Benennungen darstellt, so scheint mir doch auch die Begrenzung des einmal gewählten Stoffes nach Zeit, Inhalt und Form nicht ganz glücklich angenommen zu

sein. Denn ist auch die Zeitgrenze nach unten durch das Eindringen unarabischer Kulturelemente zur Zeit der Abbasiden für die Literatursprache1 ziemlich scharf bezeichnet, so fehlt dem Thema die zeitliche Begrenzung nach oben, gegen das frühere Altertum zu, vollständig und es ist nicht einzusehen, warum Gratzl die altarabischen Frauennamen der Inschriften, mit denen er nach seiner Einleitung' zu schließen ziemlich vertraut zu sein scheint, von der Betrachtung ausschließt. Was in der Literatur des sechsten und der zwei folgenden christlichen Jahrhunderte an Namen überliefert ist, stellt ja nur das Endergebnis einer auch von Gratzl anerkannten und gekannten jahrtausendelangen Entwicklung dar. Eine Darstellung altarabischer Namen muß daher notwendigerweise die erhaltenen Dokumente dieser Entwicklung mit behandeln, oder sie verzichtet von vornherein auf die Aussicht einer jemals erreichbaren Vollständigkeit. Dabei fällt auch sehr ins Gewicht, daß die vorund nachmuhammedanische Literatur der alten Araber uns bis jetzt nur zu einem verhältnismäßig geringen Teile zugänglich ist, weil ihre Reste meist nur in Exzerpten erhalten sind. Von einer auch nur halbwegs vollständigen Überlieferung der um Muhammeds Zeit gebrauchten Frauennamen kann also nicht gesprochen werden und schon darum hätte das Material durch Heranziehung der altarabischen Inschriften ergänzt werden sollen.

Der Verfasser schließt ferner, wie gesagt, alle Laqab- und Kunyahnamen von der Bearbeitung aus. Das ist weder inhaltlich noch formal gerechtfertigt, wenn auch zugegeben werden mag, daß für den nächsten Zweck seiner Arbeit, nämlich ein specimen eruditionis zu geben, eine solche künstliche Abrundung des Themas vorteilhaft und also naheliegend war. Aber die Einteilung in reinen Namen, Über- und Rufnamen hätte sich erst aus der Bearbeitung des Rohstoffes selbst ergeben müssen und hätte jedenfalls zu einer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dagegen wären die unter den heutigen wirklichen Beduinen Nord- und Zentralarabiens gebräuchlichen Namen sehr wohl in die Betrachtung einzubeziehen; freilich wissen wir erst in allerneuester Zeit etwas wirklich Genaues über solche Beduinen; Musil bedeutet erst einen Anfang.

ganz anderen Verteilung dieses Rohstoffes auf die einzelnen Gruppen geführt, wie denn Gratzl ja selbst zugibt (S. 17 f.), daß die Grenze zwischen Ism 'alam und Kunyah durchaus nicht ohne weiters feststeht, was ihn zwingt, eine ganze Reihe von wichtigen und interessanten Namen von seiner Betrachtung auf eine bloße Äußerlichkeit hin fernzuhalten. Was den Lagab betrifft, so ist klar, daß wir hier eine für die Geschichte der Personenbenennung außerordentlich wichtige Wiederaufnahme des mit der einfachen Namengebung infolge massenhaften Vorkommens und Überwiegens einzelner besonders beliebter Namen ad absurdum geführten Prozesses vor uns haben, deren Gesetze sowohl an sich, als auch rücksichtlich der Betrachtung des ursprünglichen Vorgangs intensive Beobachtung verdienen. Hier zeigt sich aber eben ein Nachteil des vom Verfasser gewählten Weges, die Frauennamen zuerst zu behandeln; denn wie er sehr richtig bemerkt, spielt der Lagab bei der Benennung der Frauen nur eine geringfügige Rolle; seine Wichtigkeit für die gesamte Namensforschung konnte also dem Verfasser nicht so lebhaft bewußt werden, wie es bei umgekehrter Prozedur der Fall hätte sein müssen.

Im ganzen hat aber dieses Vorgehen den großen Fehler, daß es den Verfasser zwang, sein Hauptaugenmerk auf die formale Erscheinung des Namens zu richten und seine inhaltliche Bedeutung zu vernachlässigen; darum stellt er die Betrachtung der Namensformen voran und bespricht ihren Inhalt nur anhangsweise. Nach meinem Gefühl für sprachliche Vorgänge bestimmt aber der Inhalt die Form und müßte sonach die Besprechung beider ineinander übergreifen. Gerade bei einem Volke, das wie die arabischen Beduinen fast gar nicht mit 'leblosen Namen' operiert, muß eine gesonderte Behandlung der Namensform allein zur trockenen Registrierung werden, während der natürliche Vorgang der Erläuterung der Form aus der Bedeutung sich zu einem lebensvollen Bilde kulturgeschichtlich und ethnographisch wichtiger Bestrebungen und Anschauungen gestalten könnte.

Es wäre ungerecht, Gratzl aus der Art und Weise, wie er an sein Thema herangegangen ist, einen Vorwurf zu machen. Die

Fehler, die seiner Arbeit der Anlage nach anhaften, sind solche, die die Kritik rügen muß, ohne daß der, der wie er ein neues Gebiet betritt, es in der Hand hätte, sie ohne weiters zu vermeiden. Bezüglich der Ausführung verdient der Verfasser vielmehr alles Lob; er zeigt dabei eine reiche Belesenheit, ausgezeichnete Vorbildung in historischer, epigraphischer und philologischer Beziehung und die Gabe klarer Disposition und Darstellung. Die Quellen für das Namenmaterial sind im ganzen glücklich gewählt und, wie es scheint, sorgfältig exzerpiert; doch vermisse ich hier einzelne Werke, deren Bearbeitung noch manchen interessanten Beitrag zum Namenindex geliefert hätte, wie al-Mubarrads Kâmil, Ibn Qutaibahs K. al-ma'ârif (Wüstenf.) und K. aš-ši'r (de Goeje), die Geschichtswerke des Ţabarî und des Ibn al-'Atîr. Ich habe die Namenregister dieser Werke flüchtig durchgesehen und kann daraus folgende Frauennamen nachtragen:

Tab. III. ۳۰۹ (ist aber IA. п. إثراكة .Kâm. ٥٣٨ 16 أُدُيَّنُهُ alt; das Wort kommt تَرُدُة Tab. I. bei al-'A'šâ vor). آسَدُة IA. п. Tab. II. öfter. Тав. г., ЈА. п. Ši'r ۱۰ f. .IA. III النتُخاءَ سَكْمُة Ma'ârif ٣٩. نْتُنَة Kâm. ٢٥٨ 9. . Tab. تأبيّة IA. v. بخيرة (? بُحيرة) آذينة IA. I., Ma'ârif ،٠. تَرُبُع Tab. ı, IA. ıı, Ši'r عربية Al-'A'šâ, Mâ bukâ'u. (viell. بريطة (? بُرَيْصة IA. v. تالة Tab. ı, IA. ıı. .IA. I بَسُوس Ma'ârif ٤٩. . Tab. ı بشرى گi'r ۲۹۱ f. لكخاة Kâm. (auch m. Arti-مَّذَاغُمُ IA. iv. kel) öfters.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich berücksichtige bei Tab (= Ṭabarî) fast nur die in den Serien 1 und 11, bei IA (= Ibn al-'Atîr) nur die in den Bänden 1-v vorkommenden Frauennamen, die mythischen und fremden der biblischen Erzählungen natürlich beiseite lassend.

Tab. 1.1 حَمْيَعُة

بَيْنَة Таb. п.

تا بنينة Tab. ۱۱.

ІА. н. حُبُيْشَة

IA. v. حُرُباءَ

Ši'r rvv.

Tab. m., dürfte als Diminutivform zu حُرَيْجُلة alt sein.

ن الخضان IA. n. (Laqab?).

ї́ А. п.

Tab. III., ist alt, wie aus der Kunyah ابن حُمْيْنَة Tab. I ۲۸۱۲ hervorgeht.

دَّوْرَاءَ Kâm. ١٤٩ 1.

. Kâm. ٣٣٣ 18 حُوشِيَّة

ست Ma'ârif سخيتي.

بَ Tab. ı.

بندف Tab. I., IA. II.

šíis Ši'r rriff.

Ma'ârif ۱۸٤.

بر دَلْهُم Tab. п.

كنينة ІА. п.

تغيب Таb. п.

يَّةُ Tab. II.

ارة IDor. ٢٨٨ 9, Tab. 11.

.Tab. II زُرَارُة

. Ši'r ٤٢٠ زُهَيْرَة

تمارة Tab. r. ۱۳٤٠ ff., IA. II.

(?) انش Ṭab. r.

ضُلُولٌ Ši'r عاد (auch Ṭab. m.).

بَهُادِيرُ Ṭab. ɪ.

(؟) انش Tab. 1.

شَعْثَاء Kâm. ١٤٨ 11f., Ši'r ٣٧٤.

Таb. ı, ІА. п. شُنْبَاءُ

إلشَّيْمَاءُ Ṭab. ɪ., IA. ɪɪ. (Laqab).

با Tab. и. طُوْعَة

برمة إab, n.

نَجْلَى Kâm. ١٣٧ 18, Ṭab. ɪ.

.IA. 11 عربة

IA. IV. عزيزة

ІА. п. عِكْرِشَة

. Tab. I عكرمة

غَنْبَة Ši'r ١٢٣ f.

العَنْقاء IA. 1.

.Tab. I., IA. II عَوَانَة

Tab. n., IA. w.

الغُبْرَاء IA. v.

Tab. II. غيراء

Ši'r ٤٠٢. غُفْرَة

تا بنا إلى القاضلة Tab. II., IA. v.

Kâm. ٧٨٤ 15.

(?) قلاية (A. II.

Tab. n., IA. iv.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. dazu جَمْعَة Ṭab. III.

| كُحَيْلَة   | Kâm. oar 4 f.    | النَّشَاة      | Ţab. г.                       |
|-------------|------------------|----------------|-------------------------------|
| كَرَامَة    | Ţab. 1., IA. 11. | ۿٵۺؚؚٚؗؗؗؠؾٙڎؙ | Kâm. vrv 4.                   |
| كُنُود      | ΙА. π.           | هَٰۮؽۿ         | Ţаb. п.                       |
| لذئة        | Ţab. т.          | هُمُيْنَة      | Ţab. т.                       |
| أطِيفَة     | Kâm. ٦٤٨ 9 f.    | هُمُيَّة       | Ţab. 1.                       |
| مُرْدَة (?) | Ši'r rir.        | هينجُهَانَة    | Ţab. г.                       |
| مصادُ       | Ši'r oon.        | ۇخشِيَّة       | Tab. 1., IA. 11., Ma'ârif 17. |
| مُنُى       | Ši'r oin.        | الوَّرْثَة     | Ma'ârif 29.                   |
| ئذبتة       | Kâm. 219.        | يَاسِمِينُ     | Kâm. 189 f.                   |

Zu den meritorischen Ausführungen des Verfassers ist nicht viel zu bemerken, da sie innerhalb des von ihm abgesteckten Gebietes erschöpfend und zumeist durchaus treffend sind. Nur zu S. 41, wo Gratzl die Mu'allaqah des Imru'ul-qais als Beleg für den Gebrauch eines Diminutivnamens (عَنَوْنَةُ) als Laqab zitiert, muß berichtigt werden, daß gerade die bezogene Stelle jeder Beweiskraft entbehrt, weil die ersten achtzehn Verse der Mu'allaqah aus einem anderen Gedichte stammen, als V. 19—45 (V. 46 bis Schluß stellen ein drittes Fragment dar¹); wenn der Dichter V. 13 seine Liebste 'Unaizah nennt, V. 19 dagegen Fâţimah, so sind das eben zwei verschiedene Personen. S. 17, Z. 11 ist der Schreib- oder Druckfehler zu verbessern.

Wenn wir also der Arbeit Gratzls auch eine andere Grundlage und Abgrenzung gewünscht hätten, so müssen wir ihm doch für diesen ersten systematischen Forschungsversuch auf dem Gebiete der arabischen Namenkunde dankbar sein; er hat ihn mit großer Umsicht, umfassender Sachkenntnis und bemerkenswertem Fleiße unternommen und durchgeführt, und so dürfen wir mit gutem Grunde erwarten, daß seine weiteren Studien noch besser ausgereifte Früchte hervorbringen und uns mit reicher Belehrung über die arabischen Personennamen erfreuen werden.

<sup>1</sup> Vgl. z. B. Ahlwardr, Ächtheit 79 f.

R. Brünnow, Das Kitâbu-l-itbá'i wa-l-muzâwağati des Abû-l-Ḥusain Aḥmed Ibn Fâris ibn Zakarîyâ, nach einer Oxforder Handschrift herausgegeben von —. Gießen. Alfred Töpelmann. 1906. IV + 33 + ɛr. SS. 8°.

Diese wichtige lexikographische Schrift hatte Brunow bereits in der Nöldeke-Festschrift herausgegeben; jetzt liegt sie uns in einem um den "Kommentar", der auch den kritischen Apparat enthält, erweiterten Sonderabdrucke vor. Über den Gegenstand des Buches hatte Grünert schon im Jahre 1888 unter dem leider irreführenden Titel ,Die Alliteration im Altarabischen' eine sich im wesentlichen in Beispielen ergehende Abhandlung veröffentlicht, wozu dann Prae-TORIUS in der ZDMG XLII eine Definition der betreffenden Begriffe nachtrug. Unter 'Itbâ' und Muzâwajah versteht man die im Arabischen besonders häufigen Reimformeln (etwa wie außen hui, innen pfui', im Deutschen auch durch Stabreim verbunden, wie ,Kind und Kegel', Stock und Stein'), die sich nach Brünnows zutreffender Bemerkung S. iv von den Saj'formeln durch die sonstige Ungebräuchlichkeit oder Seltenheit des einen (meistens des zweiten) Reimgliedes unterscheiden, etwa wie in den drei oben angeführten Redensarten die Ausdrücke ,hui' ,Kegel' und ,Stock' der Wendung einen seltsamen und archaistischen Charakter verleihen. Hiebei heißen 'Itbâ' (Aufeinanderfolge, Sequenz) die durch bloße Nebeneinanderstellung der Reimglieder entstandenen, Muzawajah (Koppel, Paarung) die durch Konjunktionen gekoppelten Formeln, so daß also ,außen hui, innen pfui' ein 'Itbâ', ,Kind und Kegel' eine Muzâwajah darstellt.

Die Textwiedergabe nach der einzigen, in der Bodleiana verwahrten Handschrift ist durch Brünnows bewährte Sachkenntnis über manche Schwierigkeit Herr geworden. Natürlich ist auch hier wie bei anderen Schriften dieser Art der bei weitem größte Teil des Materials in die großen Nationalwörterbücher aufgenommen, was dem Herausgeber seine Aufgabe wesentlich erleichterte. In dankenswerter Weise hat er diese Parallelstellen vollständig in seinen Kommentar aufgenommen und überall die Beziehung auf Grünerts

Abhandlung vermerkt, somit hiedurch die Benützung des Buches für den Leser nutzbringend gestaltet. Sehr förderlich ist hiebei auch die von Brünnow nach alter guter Sitte in den Kommentar eingesetzte Übersetzung aller Šawâhidverse; daß diese im ganzen und großen Vortreffliches bietet, ist bei Brunnow selbstverständlich, ebenso aber auch, daß ich hie und da an der Wiedergabe einzelner Stellen Anstoß nehme. So in der Übersetzung des 'A'saverses r, 14 (vgl. meine Ausgabe von Mâ bukâ'û S. 187 f. zu V. 72); nach Brünnow würde man Arîk für einen Berg halten (,auf den Abhängen des Arîk'); es ist aber ein Fluß, also ,an den Talwänden'; der Ausdruck ,Teufelinnen' für سُعَالِي läßt den Vergleichsgrund unberührt; die Frauen sehen infolge der Angst, des Schreckens, des Hungers aus wie "Gespenster". In dem Verse des 'Umar ibn 'Abî Rabî ah (der in den bisher erschienenen Teilen von Schwarz' Dîwânausgabe fehlt) ist von einem verfallenen Gebäude die Rede, was in Brunnows Übersetzung nicht zum Ausdruck kommt. نُفّ ist ein ,Mauerwall', etwa wie er zur Stauung oder Abwehr der Talwässer oberhalb solcher Bauten angelegt wurde, und العِرَاصُ würde ich mit ,Hofräume' übersetzen. In dem Verse des Tamîm ibn Muqbil 7, 5 halte ich die Wiedergabe der ersten Hälfte für verfehlt. Brünnow übersetzt i mit ,wenn ich gestorben bin, so verkünde مُتَّ فَآنَعَيْنِي بِمَا أَنَا أَهْلُهُ meinen Tod in einer Weise, die mir gebührt'; ich glaube, es muß heißen ,so beweine (oder lobe) mich im Klagelied wegen dessen, worüber ich Herr war'. Der Dichter spielt damit auf die Sitte an, den Toten wegen der Leute oder Dinge zu beweinen, bezw. zu preisen, für die er im Leben gesorgt hatte; ausführliches hierüber bei Rhodokanakis, Al-Hansa', S. 76 ff. Zu dem Verse des al-Mutaqqib A, 1 trage ich nach, daß er im Dîwân (Kairoer Handschrift 1, 20) folgendermaßen lautet:

,als ob sie ein (auf dem Rücken) dunkelbrauner, mit einem Streifen (versehener Antilopenbock) wäre, den der Frühlingswolkenbruch schlank gemacht hat und eine tauige Nacht.' Der Vers des 'Amr

ibn 'Ahmar 1., 17 ist wohl richtig übersetzt, doch würde es sich zum besseren Verständnis empfehlen, in Parenthese hinzuzufügen, daß die Kamelin .in deren Herzen kein Verstand ist' nach der Absicht des Dichters als durch die Trauer um ihren Herrn sinnesverwirrt dargestellt ist; über trauernde Tiere vgl. Rhodokanakis a. a. O., S. 20ff. In den zu 11, 14 beigebrachten Rajazversen ist durch unrichtige Auffassung eines Wortes der Sinn in das Gegenteil verkehrt: ich übersetze ,manchen Genossen, der mit süßsäuerlichem (Weine) den Umtrunk begann, einen bei der Bedrängnis des Stammes flinken, rührigen (hab' ich bewirtet)'; حَدُوا مُرَّا ist also nicht als eine tadelnde Bezeichnung des Weines aufzufassen, wie Brünnow übersetzt ("sauren"), sondern als ein Epitheton ornans, wofür in meinem Mâ bukâ'u vielfach Beispiele zu finden sind. In dem Rajazvers 10, 3 übersetze ich der beim Kauen schmatzt'. In den zwei Zeilen später zitierten Rajazversen ist die Vergleichung des Speichels mit duftendem Weine angedeutet. Von der Heilwirkung solchen Weines auf den Schnupfen ist oft die Rede; vgl. Mâ bukâ'u S. 76, Anm. 2. Brunnows Überim Verse des Tamîm ibn Muqbil الله بارتكي im Verse des Tamîm ibn Muqbil الله بارتكي بارتكاري بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكار بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری بارتكاری ist etwas zu frei; gemeint ist der Mistkäfer, dessen Gewohnheit, bei drohender Gefahr den Kopf einzuziehen, bekannt ist.

Meine von der Brünnows abweichende Auffassung dieser wenigen Stellen kann natürlich nicht verhindern, daß ich dem Gefühle des Dankes für die so schöne und wichtige Gabe gegen den Herausgeber des K. al-Itbâ aufrichtigen Ausdruck verleihe.

R. GEVER.

THOMAS FRIEDRICH: Altbabylonische Urkunden aus Sippara. — Texte mit Umschrift, Übersetzung und Kommentar. Mit 21 Abbildungen im Texte und 16 weiteren auf zwei Tafeln (Beiträge zur Assyriologie und semitischen Sprachwissenschaft v 4). — Leipzig, J. C. Hinrichs 1906.

Vorliegende Abhandlung enthält in chronologischer Reihenfolge 71 zum Teile sehr schlecht erhaltene Texte: zumeist Miets- und Darlehenskontrakte, einige Tier- und Personenverzeichnisse und einen Brief (Nr. 71).

Alle Urkunden stammen aus den durch P. Scheil im Jahre 1894 veranstalteten Ausgrabungen in Sippar und rühren aus der Zeit der ersten babylonischen Dynastie her. Die Originale befinden sich im Museum zu Konstantinopel. Einen großen Teil der Tafeln hatte Scheil selbst an verschiedenen Stellen publiziert, teilweise umschrieben und übersetzt. Die noch übriggebliebenen Urkunden werden in der vorliegenden Schrift veröffentlicht. Nachdem die in den Cuneif. Texts (B. 11—vii) publizierten Tafeln des British Museum ebenfalls aus Sippar stammen, besitzen wir gegenwärtig das gesamte auf die Hammurabi-Dynastie bezügliche Material.

Was die Art der Publikation betrifft, bemerkt der Verfasser im Vorwort: 'Alle Texte sind von mir in Naturgröße gezeichnet und eigenhändig autographiert; sie bieten, so wie ich glaube, vollkommenen Ersatz für die schwer zugänglichen Originale; auch für paläographische Studien dürften sie, meines Erachtens, verläßliches Material bieten.' Es ist aber trotzdem zu bedauern, daß der Verfasser wenigstens von den am besten erhaltenen Urkunden keine photographischen Kopien beigefügt hat, denn auch die vollkommenste Zeichnung kann nicht das Original ersetzen. Nach den gebotenen Autographien zu schließen, scheinen die Originaltexte tatsächlich sehr nachlässig und flüchtig geschrieben zu sein, worüber man eigentlich staunen muß, nachdem die Texte in den Cuneif. Texts, aus demselben Tempelarchiv stammend, so schön und deutlich geschrieben und auch die von Schen publizierten ganz lesbar sind.

Es soll daher nicht verschwiegen werden, daß der Verfasser keine leichte Mühe hatte, die Tafeln zu entziffern und die oft ganz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ganz besonders in: Une saison de fouilles à Sippar (Mémoires de l'Institut Français d'Archeol. Orient, du Caire, tome 1) 1902.

verunstalteten Zeichen richtig zu lesen. Allein nicht nur viel Mühe hätte sich der Verfasser ersparen können, sondern auch manche Fehler vermeiden, wenn er die Urkunden der Cuneif. Texts gründlich durchstudiert hätte. Die Rechtsurkunden dieser Zeit weisen alle ein ähnliches Schema auf und es ist nicht schwer, manche Lücken zu ergänzen oder schwierige Zeichen auf Grund von Parallelen richtig zu lesen und zu erklären.

Im folgenden soll nun im einzelnen in der Reihenfolge der veröffentlichten Urkunden die Umschrift und Übersetzung nachgeprüft, resp. — soweit möglich — verbessert werden, wobei der Leser die Umschrift, resp. Übersetzung des Verfassers zur Vergleichung heranziehen möge.

- Nr. 1. Z. 2. i-na-di-in-ma (?) , er wird geben'.
- Nr. 2. Z. 9. ú-še-[z]i. Noch an folgenden Stellen verwechselt der Verfasser zi mit și, wo jenes deutlich steht, so Nr. 14. Rev. 7; 23. 8; 28. 11; 30. 6; 34. 12; 40. 7; 50. 6; 57. 10; 59. 6.
- Z. 10.  $4 + 150 \text{ } \acute{S}E.GUR^{ta(?)} = 4 \text{ GUR } 150 \text{ KA}$ . Friedrich übersetzt: ,4 GUR, 150 KA von je einem GUR', was keinen guten Sinn gibt. Das ta scheint Friedrich als Präposition =  $i \acute{s}tu$ , von' zu fassen, während es das abgekürzte Zahldeterminativ für ta-a-an ist, das besonders nach Getreidemaßangaben in dieser Zeit vorkommt; z. B. CT vi  $48^{\circ}$ , 15:  $1 \acute{s}\acute{e}rum^{ta}$ , ein Stück Fleisch'; vi  $48^{\circ}$ , 11:  $10 \ KU.DA^{ta(?)}$ , 10 KA Mehl', gegenüber vi  $44^{\circ}$ , 12:  $20 \ KU.DA^{ta-a-an}$   $1 \ \acute{s}\acute{e}rum^{ta-a-an}$ .
- **Z. 13—14.** Es soll heißen: 4 isinni¹ 20  $KU(?).DA'^a$  û mi-še-ir-tam i-pa-ķi-zu ,4 Opfergaben(?), 20 ĶA Getreide und das Gebührende (Sportel)² wird er ihm übergeben'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Verwechslung des Zeichens für *isinnu* mit *SAR*, *HIR* (vgl. Delitzsch: *Lesestücke* iv, Schrifttafel Nr. 115\*, 115b) geht an dieser Stelle auf den ursprünglichen Schreiber zurück. Vgl. Nr. 5. 10; 42. 15, wo das richtige Schriftzeichen steht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Wahrmund: Arabisch-Deutsches Wörterbuch s. v. hat auch die Bedeutung ,Sportel. Wir hätten also in beiden Sprachen dieselbe Entwicklung in der Bedeutungsnuance.

Der Pächter verpflichtet sich, außer des normalen Pachtzinses noch gewisse Sportelabgaben zu leisten.

Die Richtigkeit der Lesung und Deutung ergibt sich aus einem Vergleich mit CT vi 44°, 12—13; vi 48°, 15—16; vi 48°, 11—12. Beachte ganz besonders die phonetische Schreibung CT vi 41°, 14—16: 5 i-si-ni 20 KU.DA 1 šêrum i-pa-ķi-zi. Ähnlich vni 42°, 12—14: 3 i-si-ni 30 KU.DA¹a û mi-še-ir-tam i-pa-ķi-iz-zi. — Demgemäß ist auch an zwei anderen Stellen der Friedrichschen Sammlung ähnlich zu lesen und zu übersetzen, und zwar: Nr. 5, 10—11: 5 isinni 70 KU.[DA] û mi-še-ir-tam i-pa-ķi(!)-iz-[zu]. Ebenso Nr. 42, 15—16: 3 isinni 10 KU.DA û mi-še-rat eķlim i-pa-[ķi]-[z]u.

- Nr. 6. GI.TAB = ṣabîtu ,Gazelle' ist nirgends belegt. Das gilt auch von den übrigen Stellen, wo Friedrich dieses Ideogramm so deutet.
- Nr. 8. Nûr-Adad ist Objekt, ebenso Nr. 19. 1: Sippar-lîvir. Es gehört zum festen Schema aller Vertragsurkunden, daß das Vertragsobjekt an der Spitze steht. Vgl. 11, 1; ferner CT vi 40<sup>a</sup>; 41<sup>a</sup>; 41<sup>b</sup> u. ä.
- Z. 4.  $I^{kam}$ - $\check{s}\check{u}$  (s. Z. 5). Vgl. Sipp. 286, Z. 5. 7; Sipp. 13, Z. 5. 7; Sipp. 66, Z. 5, alle umschrieben bei Scheil: ,Une saison de fouilles', S. 131 u.  $\ddot{v}$ .
  - Z. 7. Si-bu-tim.
  - **Z. 9.** *i-ga-mar-ma*.
  - **Z.** 10. uz-zi.
- Z. 18. Amat-"Ma-mu. Vgl. Ranke: Early Babylonian Personal Names 183".
- Nr. 10. Die Lesung und Übersetzung ist zum Teile unrichtig, zum Teile zweifelhaft. Die Erklärung des ganzen Stückes aber scheint mir ganz unmöglich; eine so verworrene Sachlage wird wohl niemand aus der Urkunde herauslesen können. Allerdings ist der Text sehr schwierig.
  - Z. 2. hi-mi-is1 ,Streitobjekt'. Vgl. CT II 22. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So schon Meissner, Deutsche Literaturzeitung (Nr. 19) 1906.

- Z. 3. Die Lesung ša  $Aw\hat{a}t^{-i}Nannar$  il-te (sic)-ki ist ganz will-kürlich. Ich sehe am Schluß:  $\check{S}E.GI\check{S}.NI.$   $SIPTU.GAL = \check{s}a-ma\check{s}\check{s}ammum$  siptu  $iba\check{s}\check{s}i$ ?) ,in Sesam werden Zinsen sein (?) $^{i}$ .
  - Z. 12. hi-mi-is ah-hi-šu.
  - Z. 13. Lesung unwahrscheinlich.
  - **Z. 14**. *id-di-in*.

In den Bemerkungen zu dieser Urkunde heißt es (S. 421): "Daß Paķirânu eine Art Beamter seien, welche nebst den Siḥi, Aradśarrûtu und Mârbanûtu bei Sklavenkäufen häufig erwähnt werden, ist bekannt (Kohler und Peiser: Aus dem babyl. Rechtsleben 1, S. 4); ihr eigentlicher Wirkungskreis ist aber noch nicht aufgehellt."

Der Verfasser hätte schon im IV. Hefte des zitierten Werkes die richtige Erklärung finden können. In den neubabylonischen Urkunden kommt die Klausel öfter bei Sklavenkauf vor und besagt nichts anderes als: "Für etwaigen Reklamanten, für Desertion, königliche Sklavenschaft und Freiheitsrecht ist der Verkäufer verantwortlich."

Nr. 11. Z. 2. varad (nicht šá).

Z. 8. MU 2kam.

**Z. 11.** ma-ab-ra-at-ma(?).

Z. 12. Von GIŠ.BAR "Šamaš ist keine Spur.

In der Übersetzung sind Z. 8-9 nicht wiedergegeben.

Die Übersetzung von Z. 11—12 muß heißen: "Als Anzahlung seines Lohnes hat sie (die Besitzerin) fünf Sekel Silber empfangen."

In Z. 12 ist nur das Npr. lesbar, aber das ist sicher, daß Z. 12—14 die Strafe enthalten, welche der Mieter im Falle der Sklave [stirbt oder flüchtet?] zu zahlen hat. Es muß übersetzt werden: "Wenn Mâr-irṣitim [stirbt?], wird Nûr-ilišu, Sohn des Ziatum 1/3 Mine Silber zahlen." Wir hätten dann in dieser Klausel eine interessante Illustration zum § 116, wo der Pfänder² eines Sklaven, im Falle dieser im Hause des Pfänders stirbt, 1/3 Mine an den Eigentümer desselben zu zahlen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. jetzt CH. § 35 (Kol. x1 41): ni-is-ha-tim ,Desertion.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Pfänder ist seinem Schuldner gegenüber auch eigentlich der Mieter.

- Z. 17. mârat šarrim. Des Verfassers eigener Hinweis auf VATh 804 hätte ihn die richtige Lesung vermuten lassen sollen.
- Z. 18. Fehlt varah. Der Verfasser scheint ziemlich konsequent in der Umschrift dieses Determinativ auszulassen.
  - Nr. 12. Z. 6. Gur-ru-du-um.
  - Rev. 3. Sillî MI")-"Šamaš. Vgl. RANKE l. c. 247, Anm. 3.
- Nr. 14. Z. 1. Die Lesung ekli e.ru.a ist unmöglich. Die zwei Worte kommen auch niemals nebeneinander vor. Ê.RÚ.A bedeutet bîtum epšum "gebautes Haus" oder "Baugrund für ein Haus", während eklum "Saatfeld" ist. Übrigens ist die Lesung e.ru.a willkürlich; die Zeichen sind unleserlich.
- Z. 5. La-ma-zi mâr[at]. Da Lamazî Frauenname ist (vgl. RANKE s. v.), so muß SAL ergänzt werden.
  - Z. 9. i-na bît il Marduk.
  - Z. 13. E-til-ilSín.
  - Z. 16. A-vi-lum. Cf. RANKE, S. 71b.
  - Nr. 15. Z. 3. Ideogr. amél KU. MAL.
- Z. 4. Friedrich liest:  $\mathit{Ili-irba}$ . Er liest also vermutlich das Ideogr.  $SU = er\hat{e}bu$ , vermehren', indes kann das Zeichen unmöglich als SU angesehen werden. Das Zeichen scheint vielmehr DUB zu sein und dann ist der Name vielleicht zu lesen:  $\mathit{Ili-šapik}$  als Hypokoristikon aus  $\mathit{Ili-šapik-zeram}$ . Vgl. CT vm 38°, 8:  $\mathit{Zi-ir-ili-šau}$  (Npr.).

Die Lesung und Übersetzung von Z. 7 ist sehr zweifelhaft. Wo wird  $TA.AB = tap\hat{u}$  wiedergegeben?

- Z. 9. i-gu-úr-ši.
- **Z. 10.**  $\dot{S}\dot{u}$ -ta(?)- $GAL^{bu}$ , d. i.  $rabbu^{bu}$ .
- Z. 13. Zi-kir-ilí-šú. Vgl. Ranke l. c. 179 b.
- Nr. 16. Z. 1. 100 ŠE.GIŠ.BAR ["Šamaš], 100 ĶA nach dem Maße des Šamaš".
  - Z. 11. Be-el-ab-bi-e oder Be-el-[ta-]ab-bi-e ,B. ist mein Genosse'.
- Nr. 18. Z. 3. Mi-ir-ili gibt keinen Sinn. Es ist zu lesen: (MI") Ṣillî-ilî. Zur graphischen Verwechslung von ni(li) und ir in den Texten dieser Zeit vgl. RANKE 247, Anm. 3.
  - Nr. 19. Z. 1. Vgl. Anm. zu Nr. 8. 1.

- Nr. 22. Z. 1. Das erste Npr. lies: I-din-Da-gan vgl. Nr. 19. 13. Das letzte Zeichen kann nur gan sein.
  - Z. 2. Ilu-ni-ma-ra-li-sur, Unser Gott möge das Kind beschützen'.
  - Z. 4. Ibik-An-nu-ni-tum.
  - Nr. 23. Z. 5. Ap-pa-an-i-[lim] = Ana-pâni-ilim. Vgl. Ranke 67<sup>a</sup>
- **Z. 11.** NI.LAL.E = išaķal. Die Verwechslung in der Umschrift von NI.RÁM.E mit NI.LAL.E kommt einigemal vor. So 30, 9; 32. 6.
- Z. 15-16. Die Lesung ist sehr fraglich, mehr noch die Deutung. Lesbar ist nur Ki-tim (Randglosse: Ki-ti-im), was aber irsitim gelesen werden kann; der Sinn bleibt aber auch dann dunkel.

Eine Form *i-bi-ik* als Präsens von *abâku* "wenden' gibt es nicht, abgesehen davon, daß die Lesung unrichtig ist.

- Nr. 25. Z. 6. SU.BA.AN.TI = ilteki. Ebenso Nr. 44. 13; 54. 5; 55. 6; 56. 6.
  - Z. 8. Ša-an-du-un-tim.
- Z. 13. Die Lesung A-na-šam-ê ist unmöglich; das wäre eine höchst unorthographische Schreibung. Lieber gar keine Umschrift, als eine solche.
  - Nr. 26. Z. 2-3. Umschrift sehr zweifelhaft, Sinn dunkel.
- Z. 13. nam-ha-ar <sup>ii</sup>Šamaš ,aus dem Spendenschatz des Šamaš. Infolge ideographischer Lesung der Zeichen hat Friedrich eine widersinnige Übersetzung zustande gebracht, ebenso wie in Z. 16, wo zu lesen ist: mu-šá-ad-di-nim ,Verkäufer, Agent. Vgl. CT vi 37°, 8: mu-šá-ad-di-ni êkallim; iv 15°, 11: ka-ni-ik mu-šá-ad-di-nim ub-ba-lu-nim-ma ka-ni-ik-šú-nu i-li-ku-ú; iv 15°, 8: a-na šú-ud-du-nim in-na-ad-nu.

Dem Inhalt nach ist die Urkunde eine Darlehensquittung: Zwei Leute borgen Geld aus dem Tempelschatz des Šamaš durch Vermittlung des mušaddinu, wobei Šamaš-bani, einsteht (MU.GUB = nazâzu).

Nr. 27. Z. 6. iś-ka-ar. Friedrich selbst hat seine falsche Übersetzung inzwischen korrigiert (DLZ 1906, Nr. 28).

Ob aber iškaru = ,Geschenk' bedeutet, muß noch dahingestellt bleiben. Denn z. B. CT n 50, 3—4: i-ta Bi-zi-za-na ù iš-

ka-ri-im šá ilŠamaš paßt die Bedeutung nicht. Vielmehr scheint dort die Bedeutung "Feldgebiet" vorzuliegen, das auch im Syrischen als lieft entlehnt wurde. Vgl. Jensen bei Brockelmann: Syr. Wörterbuch 29<sup>a</sup>.

Nr. 28. Z. 10. ê-ri-šú-tim.

**Z. 13.** 
$$\longrightarrow$$
  $GAN = \frac{1}{18}$  GAN = 100 SAR.

- Z. 14. FRIEDRICH umschreibt: a-na bilti u și-bat-su. Das dritte Zeichen kann zur Not TIK = biltu gelesen werden, gegenüber sonstigem GUN. Vgl. CT vi 35°, 6; viii 40°, 15; viii 41°, 7. Das letzte Zeichen scheint siptu (Ideogr.) zu bieten. Wie kommt aber FRIEDRICH zur phonetischen Wiedergabe si-bat-su?!
- Nr. 29. Z. 4—5. Es ist wahrscheinlich zu lesen: a-na ba-lați (?)-šá a-na il-Šamaš id-di-nu ,welche sie für ihr Heil an Šamaš gespendet hat. Es liegt dann in Z. 3 ein Frauenname vor, wie ja
  auch sonst solche Frauennamen mit dem Kompositionselement eines
  männlichen Gottes vorkommen. Vgl. Šamaš-nûrî, Sin-imguranni, Sinrabi usw. bei Ranke a. a. O.

Die Urkunde enthält dann eine Spende einer frommen Frau. Eine Stiftungsurkunde liegt CT vi 36° vor.

- Z. 7. LUGAL. E (nicht ê). Ebenso Nr. 31. 3; 36. 23 (in der Umschrift sind die letzten Zeilen nicht numeriert).
- Nr. 30. Z. 7. ki-iṣ-ri bi-tim. Dann wird doch Meissner Recht behalten, daß rukbu nicht einen "Wagen", sondern irgendeine Lokalität ("Scheune"?) bedeutet und Z. 1 wäre dann: bît ru-uk-bu zu lesen. Vielleicht ist ar. קבי, "eine Sache auf die andere legen, verbinden" (neuhebr. הַּבְּבָּיב "pfropfen") heranzuziehen, als "Ort wo die Getreidegarben übereinandergelegt werden"? Gegen Friedrichs Lesung irbit-tim ist noch einzuwenden, daß niemals in den Rechtsurkunden dieser Zeit der Preis anders als in Ziffern geschrieben wird.
  - Z. 10. ri-eš-ti.
- **Z. 19.**  $MU.GUB(?).BA.GI\dot{S}.\dot{S}\dot{U}.NIR$  ,im Jahre, in welchem die Säule aufgestellt wurde'.
  - Nr. 32. Z. 1. A-lí-ta-li-mi. Vgl. RANKE l. c. 652.
  - **Z. 9.** [i-]ru-ub ,ist er eingetreten'.

Nr. 34. Z. 7. eķil Šú-mu-um-li(?)-ib-ši mâr Ilí-a-??.

**Z.** 8. be-[e]l  $e klim^{im}$ .

Z. 11. te-ip-ti-tim.

Z. 14. i-šá-da-du-ma.

Z. 16.  $^{1}/_{2}$  ŠE kann unmöglich gelesen werden. Der durchschnittliche Pachtzins für Ödland beträgt 60—100 KA für  $^{1}/_{18}$  GAN = 100 SAR. Vgl. CT II 8. 21—22 (60 KA); VIII 7<sup>a</sup>, 21—22 (60 KA); IV 40<sup>c</sup>, 10 (100 KA). Vgl. auch Meissner, Assyriol. Studien III 33. Auf Grund der ersten zwei Stellen ist auch ersichtlich, daß Z. 16 zu lesen ist:  $^{1}/_{18}$  GAN.E 70 (oder 61?) ŠE.GIŠ.BAR  $^{11}$ [Šamaš], von 100 SAR 70 KA Getreide nach dem Maße des Šamaš[tempels]<sup>c</sup>.

Z. 20. ša-lu-uš-tim (šalu- ist ein Versehen).

Z. 21. eklum a-na biltim i-ir-ru-ub (Präs. I¹) ,wird das Feld in die Ertragsabgabe eintreten', d. h. abgabepflichtig werden.

**Z.** 25.  $Be-el-\check{s}\acute{u}(?)-nu$ .

Die Übersetzung von Z. 1—10 ist eine sklavisch wörtliche Wiedergabe der unrichtigen Umschrift und gibt deshalb keinen Sinn.
— Der Pächter ist jedenfalls Warad-Šamaš; das Kulturland gehört dem Šumum-libši, während das Ödland offenbar dem Taribum und dem Elmešum gehört. Doch fungiert als Verpächter der Vater des letzteren, weshalb auch Z. 4: "Sin-na-din-šū-fmi] zu lesen ist, gleich Z. 5.

Nr. 35. z. 2. ŠE.GIŠ.[NI].

Z. 4. Nu-ra-an-nu.

**Z. 8.** [K]I,LAM ib-ba-áš-šú-ú.

Nr. 36. Es liegt hier ein Beispiel für Teilpacht vor; die Kontrahenten teilen gleicherweise den Ertrag. Das hat FRIEDRICH infolge unrichtiger Lesung nicht erkannt.

Z. 5<sup>1</sup> (4). be-el eklim<sup>im</sup>. Von ma-la ba(?)-šú? sehe ich keine Spur.

Z. 6 (5). Šú-mu-um-li-ib-ni.

Z. 9 (8). a-na mi-[šil] še-im "gegen die Hälfte des Ertrages". So ist sicher zu lesen und letzteres Wort gehört natürlich zu dieser Zeile und nicht zur folgenden wie bei Friedrich. — Die Ergänzung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der Umschrift irrtümlich Z. 4.

zu a-na mi-[it-h]a-[ar] ist schon deshalb unmöglich, weil es neben vorangegangenem a-na tappûtim (TAB.BA) ein Pleonasmus wäre. Vgl. übrigens Nr. 53. 6—7: eklam a-na šá-lu-uš-tim ú-ši-zi ,das Feld hat er gegen ein Drittel [Abgabe] gemietet. Auch dort liegt natürlich Teilpacht vor.

- Z. 10 (9). ú-še-zu-ú.
- Z. 11 (10). bilat eklim<sup>in</sup> ù ma-na-ah-[tam] avêlum [kîma avêlim]. Diese Lesung und Ergänzung fordert der Sinn und sie wird gestützt durch das Schema analoger Mietsverträge, so CT II 32, 14—16; viii 19<sup>b</sup>, 12—13 u. ä.
- Z. 11—12 (10—11) sind zu übersetzen: "indem sie einer gleich dem anderen die Abgabe des Feldes und die Kosten (sc. der Bebauung) leisten". Vgl. vorläufig WZKM xvm 2201.
  - **Z.** 18.2 i-zu-zu.

Nr. 39. Zu dieser Urkunde bemerkt Friedrich: "Dieser Kontrakt ... ist von Scheil (a. a. O.) umschrieben und übersetzt. Ich habe hier die Übersetzung im Sinne D. H. Müllers rücksichtlich des ma etwas modifiziert." Im Sinne D. H. Müllers müßte es aber laut dessen Fassung heißen: "Nachdem sie am Tage der Ernte die Abgabe für das Feld entrichtet haben werden ..."

Schlimmer aber ist es, daß Friedrich, trotzdem er Scheils richtige Umschrift vor sich hatte, an zwei Stellen die richtige Lesung Scheils durch eine unrichtige ersetzt hat, so Z. 5 bi-il statt be-el; Z. 7 Warad-...ši-lum für Warad-"Ul-ma-ši-tum, was auch ganz deutlich in der Kopie steht.

Schließlich muß bemerkt werden, daß nach Reisners richtiger Erkenntnis  $\langle \langle GAN \rangle$  (Z. 1) nicht 20 GAN, sondern 2 GAN zu lesen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Näheres darüber vergleiche in meiner angekündigten Abhandlung. Eine ausführliche Begründung dieser Deutung gebe ich in meiner demnächst erscheinenden Arbeit: "Altbabylonische Rechtsurkunden aus der Zeit der I. babylonischen Dynastie" (vgl. "Anzeiger" der kais. Akademie der Wissenschaften in Wien vom 13. Juni 1906).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Umschrift fehlt von Z. 14 an die Numerierung.

**Z. 11.** GUN = bilat (nicht bi-lat).

Nr. 40. Z. 9-10. 5/6 šiķil kaspim išaķal.

Z. 11. ri-eš-ti ki-iş-ri.

Nr. 42. Z. 9.  $\hat{u}$ - $\hat{s}e$ -z[i].

- Z. 12. i-na GIŠ.BAR "Šamaš bedeutet in allen Rechtsurkunden dieser Zeit nur "nach dem Maße des Šamaš". Der Verpächter bedingt sich die Leistung der Abgabe nach dem amtlichen Maße des Šamaštempels, weil es zuverlässig ist.
  - Z. 15—16. Vgl. Anm. zu Nr. 2, Z. 13—14.
- Nr. 43. Z. 7—8. a-na še-e-im libba mê(?) na-sa-ki-im ,um das Getreide auf das Wasser zu bringen'(?).
- Z. 11. Statt i-na bîtim möchte ich i-na(?) GIŠ.BAR [ilŠamaš] lesen, was einen besseren Sinn gibt.
- Z. 13. Es muß heißen: e-li-ib-bi <sup>il</sup>[Sín-ri-me-ni] ma-hi-ir 190 ŠE im-hu-ur, das Schiff des [Sin-rîmêni] ist empfangen worden; 190 KA hat er erhalten (sc. als Mietsanzahlung).
- Z. 16. it-ru. Friedrich übersetzt: "werden sie zurückgeben"!!, ebenso Nr. 48. 15: i-tu-ru und Nr. 66. 10.

Die Lesung scheint richtig, dann kann es nur eine Abkürzung für iturru sein 'das Schiff wird zurückkehren'. Das u am Ende ist dann als indikativisch nach D. H. Müller aufzufassen.

- Z. 17. Lesung und Übersetzung sehr fraglich.
- Z. 19. iselippu ša-lim-tu.
- Nr. 44. Z. 6. mâr mâr Varad-<sup>1</sup>Ku-bi. Vgl. Ranke l. c. 175<sup>a</sup>. Ku-bi wahrscheinlich Name eines Dämons (ibid. 216<sup>a</sup>).

Bemerkenswert ist die Bezeichnung als "Enkel"; vgl. auch RANKE, S. 4, wo mâru selbst als "Enkel" vorkommt.

Nr. 45. Z. 1. mar A(?)-li-um-Da-gan , Erhaben ist Dagan'.

Z. 8. mâr Za-ri-ķum.

Z. 12. At-kal (?)-a-na "Šamaš "Ich vertraue auf Šamaš".

**Z. 18.**  $Ha-ab-\ldots [m\hat{a}r]$   $Ab-bi-mu-\check{s}a-li-?$ 

Nr. 46. Z. 9. il-li-ku.

Z. 13. Friedrich ergänzt il-[li-ku (sic)] und übersetzt ,sie haben genommen', ebenso Z. 24 il-li-ku ,haben sie genommen'. Es geht nicht an,  $illik\hat{u}$  mit  $ilk\hat{u}$  zu verwechseln.

Der Text ist übrigens sehr schwer und die Lesungen und Deutungen Friedrichs sind sehr fraglich. Die korrupte Schrift gestattet aber nicht, eine bessere Lesung vorzuschlagen.

Nr. 48. Z. 1.  $\frac{5}{18}$  GAN = 500 SAR.

**Z.** 6. . . . u-lu(?)-ul.

Z. 12—15.  $[n\hat{i}\hat{s}^{il}\hat{S}ama\hat{s}^{il}Aja]$   $\hat{u}$  An-ma-ni-la . . .

Diese vier Zeilen gehören zusammen; es ist die übliche abgekürzte Schwurformel: "[bei Šamaš, Aja] und Anmanila [hat er geschworen], daß er nicht seine Worte ändern wird', wörtl. "zu seinen Worten zurückkehren wird'. Vgl. z. B. CT vni 38, Z. 9—10 (= Daiches: Altbabylonische Urkunden, Nr. 4).

Nr. 50. Z. 1. ba-zu-u, ebenso Z. 4. Vgl.  $\check{s}\check{u}$  in Z. 3. Es ist eine dialektische Form für  $ba\check{s}\hat{u}$ , die öfter vorkommt.

Z. 7. ri-eš-ti.

Z. 9. pân il Šamaš ù il Aja.

Nr. 53. Z. 6. ana šaluštim bedeutet "gegen ein Drittel des Ertrages". Vgl. CH. § 46.

Z. 7. ú-ši-zi.

Nr. 54. Z. 2. Gi-mil-lum.

**Z. 6.** Die Lesung ist willkürlich; was für Form soll nu-ur-ra sein?

Nr. 56. Z. 1. [ṣipat] "Šamaš [ú]-ṣa-ap ,nach dem Zinsfuß des Šamaštempels wird er Zinsen zahlen'. Vgl. schon Delitzsch, Handwörterbuch s. v. eşêpu.

Z. 2. E-li-e-ri-[za]. Vgl. RANKE l. c. 186a.

Z. 4. Vgl. Anm. zu Nr. 18, Z. 3.

Nr. 57. Z. 1. Statt ,2 GAN' lies DUB = duppum, Urkunde'. Oft wird dieser Titel an die Spitze gestellt.  $^{5}/_{18}$  GAN = 500 SAR.

**Z. 3.** Sa-n[i-bu-um]; vgl. Z. 6.

Z. 9. ê-ri-šú-tim.

Z. 11. bi-i.

In der Umschrift folgen noch Z. 12—14, in der Kopie aber heißt es: "Rückseite fast völlig zerstört".

Nr. 58. Z. 1. Von GIŠ.SAR. GA.TU(ILA) vermag ich nicht die geringste Spur zu sehen. Die rätselhaften Zeichen übersetzt Friedrich: "Steuer von einem GUR [werden sie zahlen?]." Wie ist das zu erklären?

**Z. 2.** siptam 22 [KA] DAH.HE.DAM (= ussap) ,als Zinsen werden sie 22 KA zahlen'.

**Z. 4.**  $\sin a \sin u \sin a \sin u \sin u \sin u$  Nr. 56, 1.

Z. 5. E-li-e-ri-sa.

Nr. 59. Z. 4. Be-lum-ga-mil.

Nr. 60. Z. 2. šá-an-du-ti-im.

Nr. 61. Z. 1. Das dritte Zeichen ist deutlich hi (nicht ša).

**Z. 2.** Das vierte Zeichen ist sicher šá (nicht ta). Die drei ersten Zeichen scheinen ein Wort zu bilden: i-ku (?)-um, dann folgt: ša Ri-ba-tum.

Z. 5. Die Lesung und Übersetzung verstößt gegen die semitische Syntax. Im Semitischen kann niemals eine Negation (einer Tätigkeit) am Ende eines Satzes stehen.

 $\ddot{\mathbf{U}}$ brigens sind die fünf Zeilen sehr schwierig zu lesen und zu übersetzen.

**Nr. 62. z. 9.** Gi-ma-bu-bu wäre ein monströser Name. Vielleicht ist Hu-um(?)-bu-bu zu lesen.

Nr. 64. Z. 2. a-na Lu-šá-lim-be-[el]. — u-še-si steht nicht im Text.

Nr. 66. Z. 10. i-la-ak-... Soviel ist sichtbar, das folgende ist willkürlich gelesen. Zur Übersetzung vgl. Anm. zu Nr. 43, 16.

Z. 12. a-na be-li-šú.

Nr. 70. z, 7. GUB.BI AL.TIL (= avâzu gamrat).

**Z. 8.** *ŠAG.GA.A.NI.* 

Siegelabdrücke, Rand unten: a) Z.2: Mar-Mar-narPuratti (ID.  $UD.fKIB.NUN^{ki}$ ), ebenso b) Z.2; c) Z.2.

- Nr. 71. Die Lesung, daher auch die Übersetzung des Briefes ist zum Teil unrichtig, zum Teil willkürlich von Anfang bis zu Ende. Den Entzifferer scheint bei der Lesung mehr die Phantasie als das Auge geleitet zu haben. Er hat Zeichen hineingelesen, die nicht darinnen stehen und einen Inhalt herausgelesen, den sonst kaum jemand im Briefe finden wird. Die ganze Erklärung ist ein Luftschloß. Der Text bietet zum Teil große Schwierigkeiten.
  - Z: 1. ki-be-ma.
  - Z. 5. te-im eķlim šá áš-pu-ra-ki.
  - Z. 6. [a]-na ti-e-im.
  - Z. 7. šá-bi-ir-ti-ki.
  - Z. 8. ú-šá-[bi-]la-ki-im. So wird auch Z. 15 zu lesen sein.
- Z. 9—10. libbu-ki² la i-ma-ra-aṣ ù libbî<sup>bi</sup> ú-ul ima-ra-aṣ ,möge dein Herz kein Leid erfahren, auch mein Herz möge nicht krank sein'. Die richtige Lesung³ hat schon Meissner l. c. geboten.
  - Z. 12. a-na am (?)-ri i-la-ka-ki.
  - **Z.** 16. dub-bi a-ni-a-am.
  - Z. 17. ga-am-ra.
  - Z. 11—17 sind sehr schwierig.

Trotz vieler Versehen und Fehler, welche die Arbeit im einzelnen aufweist, behält sie doch als Materialsammlung für die genauere Erkenntnis der altbabylonischen Rechtspraxis ihren wissenschaftlichen Wert. Es muß nochmals betont werden, daß die sehr nachlässig geschriebenen Originale der Entzifferung große Schwierigkeiten darbieten, die der Verfasser nur mit Mühe überwinden konnte. Es bedarf eines sehr geübten Auges, um die Zeichen oft überhaupt identifizieren zu können. Insoferne verdient doch die paläographische Leistung Friedrichs Anerkennung. Die obige Besprechung hat hauptsächlich den Zweck, die Erklärung der oft korrumpierten Texte nach Möglichkeit zu fördern. Hoffentlich wird es anderen gelingen, die noch übriggebliebenen Schwierigkeiten zu lösen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So schon richtig ergänzt von Meissner in der Rezension DLZ 1906, Nr. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das erste Zeichen ( von ki ist in das zweite Zeichenelement hineingeschoben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mit Ausnahme des ersten Wortes.

Ein zweiter Teil der Arbeit (S. 456—477) behandelt die mythologischen Darstellungen auf den Siegelabdrücken der herausgegebenen Urkunden. In diesem Gebiete steht dem Referenten kein selbständiges Urteil zu.

Ende Juli 1906.

Dr. M. Schorr.

Achille Boscheron: Code de Hammourabi et Livre de l'Alliance. — Caen, Imprimerie Charles Valin. 1906.

Im Jahre 1904—1905 hat die protestantisch-theologische Fakultät in Paris obiges Thema als Preisarbeit aufgegeben. In der vorliegenden Abhandlung wird nun die Lösung des Themas geboten.

Es muß bemerkt werden, daß der Verfasser das Gesetzbuch Hammurabis nur aus Übersetzungen kennt, und zwar aus denen Scheils, Wincklers und Johns. Durch eine knappe Zusammenfassung der Hauptresultate der Quellenkritik im Alten Testament begründet der Verfasser das hohe Alter des "Bundesbuches", das sich als ältester Bestandteil der biblischen Gesetzgebungen am besten für die Vergleichung mit dem babylonischen Gesetz eignet. Daneben werden gelegentlich auch historische Stücke aus J und E herangezogen, insoferne sie dem Verfasser als ein Niederschlag des ältesten israelitischen Rechtes erscheinen.

Allein auch im Bundesbuch selbst (n M. 20, 23—23, 33) scheidet der Verfasser mit Recht diejenigen Partien aus, welche Kultus- und Festesvorschriften enthalten, anderseits wird auch in der Gruppe der rein rechtlichen Bestimmungen der Unterschied konstatiert zwischen denen, welche mit z eingeleitet werden und darin ein älteres Gepräge aufweisen, und denjenigen, die in die Form der oratio recta gekleidet sind. Im Resultat wird Exodus 21, 1—23, 9 als Hauptbasis für die Vergleichung gewählt.

Nach einer allgemeinen Übersicht des Inhaltes beider Gesetzessammlungen gelangt bereits der Verfasser zu folgendem Schluß: ,... Ce qui frappe c'est que le CH. apparaît comme l'œuvre d'un juriste déjà instruit et qui a tenté, d'une façon heureuse pour son temps, de continuer un code au sens exact du mot, tandis que L. A. n'est qu'un recueil de sentences, un embryon de Code, destiné à fixer par écrit un droit coutumier plutôt pauvre, et cela sans souci d'y apporter un peu d'ordre.

Den wesentlichen Bestandteil der Abhandlung bilden drei Kapitel (IV. V. VI.), in denen die einzelnen Gesetzesgruppen der beiden Corpora juris, und zwar: Das Familienrecht, das Eigentumsrecht, endlich die soziale und richterliche Organisation miteinander verglichen werden.

Nun bedient sich der Verfasser folgender komparativen Methode: Dem großen Komplex von 282 Paragraphen im CH. wird die winzige Sammlung des Bundesbuches gegenübergehalten. Die Differenzen in der Entscheidung derjenigen Bestimmungen, deren Kasus identisch oder ähnlich ist, werden festgestellt, ohne daß der Verfasser auf den Gedanken kommt, gerade in jenen Differenzen einen inneren Zusammenhang zu erkennen, der tatsächlich öfter vorliegt. Ganz besonders aber, fast schablonenmäßig in jedem Kapitel, betont der Verfasser die großen Lücken, die das Bundesbuch gegenüber dem CH. aufweist. Diese Lücken - äußert sich der Verfasser mehrmals - wären ganz unerklärlich, wenn der Autor des Bundesbuches den CH. benützt hätte, umsomehr als viele der fehlenden Bestimmungen auch in Israel notwendig eine Regelung erfordert haben müssen, so z. B. über Kauf und Verkauf von Sklaven, über die Flucht der Sklaven, über die Verletzung eines Sklaven durch einen Dritten usw., oder in der Gruppe des Familienrechtes Bestimmungen über Ehebruch, Inzest usw.

Es ergibt sich nun für den Verfasser nur die eine Erklärung: Der Autor oder Redaktor des Bundesbuches kann unmöglich den CH. benutzt haben. Ersteres ist der niedergeschriebene Teil eines mündlich tradierten Gewohnheitsrechtes, welches in Israel existiert haben mußte und sicherlich auch all diejenigen sozialen Verhältnisse normierte, welche im Bundesbuche nicht geregelt sind.

Spuren dieses Rechtes findet der Verfasser in den Erzählungen der Patriarchen, ganz besonders aber in dem Gesetz der Blutrache, welches bis in die späteste Zeit seine Geltung behalten hat. Alle Lücken daher, welche das BB. gegenüber dem CH. aufweist, müssen in jenem Gewohnheitsrecht ihre Ergänzung gefunden haben.

Am Schluß der Abhandlung kommt nun der Verfasser wieder auf diejenigen Bestimmungen in beiden Sammlungen zurück, welche zumindest einen ähnlichen Kasus aufweisen und die auf S. 29 auch zusammengestellt wurden.

Dieser ,Parallelismus' weist doch auf Berührungen mit dem CH. hin. Wie sind diese zu deuten? Hier greift der Verfasser die bekannte These D. H. Müllers vom Urgesetz auf, welches als Archetypus sowohl des CH. wie auch des Bundesbuches gedient haben konnte. Dadurch natürlich lösen sich alle Schwierigkeiten, die sich dem Verfasser im Laufe der Untersuchung aufdrängen mußten. 'Ainsi, l'hypothèse que soutient le professeur viennois et que nous reprenons pour notre compte, nous paraît rendre pleinement compte des ressemblances qui existent entre le CH. et le L. A. sans qu'il soit nécessaire de recourir à la dépendance du second à l'égard du premier' (S. 98).

Leider zeigt aber der Verfasser, daß er die These Müllers gründlich mißverstanden hat, die er übrigens nur aus dessen Broschüre<sup>1</sup> Die Gesetze Hammurabis kennt.

Er korrigiert nämlich die These Mollers, indem er sagt: 'Il nous semble donc, que ce droit primitif et archétype du droit statué par Müller, n'était autre que le droit naturel,² et qu'il se retrouve à la base de toute société en formation, persistant souvent longtemps après que la société s'est organisée . . . '(S. 98).

Das ist falsch. Das MÜLLERSche Urgesetz ist eben nicht das Naturrecht, ein vager Begriff, der die Beziehungen zwischen dem CH. und dem biblischen Gesetze beiweitem nocht nicht erklären

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Broschüre ist aus einem Vortrag in der Wiener "Juristischen Gesellschaft" hervorgegangen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von mir gesperrt.

würde, sondern ein konkret fixiertes, sei es mündliches oder schriftliches Gesetz, das Müller in scharfsinnigster Weise erstens durch den Nachweis von Komplexen gleicher oder ähnlicher Bestimmungen in gleicher Formulierung und Reihenfolge, zweitens durch den Nachweis identischer Reihenfolge ganzer Gesetzeskomplexe und drittens durch die Entdeckung desselben Strafprinzips bei Vermögensdelikten im CH., im Bundesbuch und im Zwölftafelgesetz, festgestellt hat.

Die wirkliche Lösung des obigen Preisthemas wird man nicht in dieser Abhandlung, einer 'thèse de baccalauréat' finden, sondern in dem Hauptwerke Müllers, wo das Problem in gründlichster und tiefer Weise behandelt wurde. Es war auch nicht überflüssig — wie die vielen Mißdeutungen von Müllers These beweisen —, daß Müller neuerdings die Hauptresultate seiner Untersuchung nochmals in dem lichtvollen kurzen Aufsatze 'Der Kodex Hammurabi und das Bundesbuch' zusammengestellt hat.¹ Den Preis der Pariser theologischen Fakultät hat wohl der junge Kanditat gewonnen, doch die Preisfrage hat Müller lange vorher beantwortet.

Dr. M. Schorr.

Atharva-Veda Samhitā, Translated with a Critical and Exegetical Commentary by William Dwight Whitney. Revised and Brought Nearer to Completion and Edited by Charles Rockwell Lanman. (Harvard Oriental Series, Edited by Charles Rockwell Lanman, Vols. vii and viii). Cambridge, Mass. Published by Harvard University. 1905. clxii und 1046 Seiten lex. 8°.

In den Jahren 1855 und 1856 erschien der von Rudolph Roth und W. D. Whitney herausgegebene Text der Atharvaveda-Samhitā als 'erster Band', dem die beiden Herausgeber einen zweiten Band folgen zu lassen gedachten, welcher der Interpretation des heraus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. H. Müller: ,Semitica II, (Sitzb. d. kais. Akademie in Wien B. 154) S. 61-87.

gegebenen Textes gewidmet sein sollte. Den Hauptanteil an der Bearbeitung dieses "zweiten Bandes' sollte Roth haben. Aber bald stellte sich heraus, daß Roths Zeit und Arbeitskraft von dem großen Petersburger Wörterbuch zu sehr in Anspruch genommen waren, und Whitney sah sich genötigt, die ganze Arbeit auf seine eigenen Schultern zu nehmen. Der 1862 mit englischer Übersetzung herausgegebene Text des Atharvaveda-Prātiśākhya und der 1881 veröffentlichte "Index Verborum" zu dem Text des Atharvaveda gehören zu den wichtigsten Vorarbeiten für den geplanten Band. Jahre vergingen - Jahre rastloser Arbeit an anderen unvergänglichen Werken, die den Namen Whitney in der Welt berühmt und in der Geschichte der Wissenschaft unvergeßlich gemacht haben -, aber das geplante Werk erschien nicht. Da kam im Jahre 1892 zur Freude aller Sanskritforscher und Indologen, zu denen damals bereits beunruhigende Nachrichten über den Gesundheitszustand des großen Gelehrten gedrungen waren, in den Proceedings of the American Oriental Society' (April-Nummer) die Ankündigung des "zweiten Bandes der Roth-Whitneyschen Ausgabe des Atharvavedas als in Vorbereitung befindlich.1 Um so größer war die Freude, als nach dieser Ankündigung der Band nicht bloß den ursprünglich geplanten Kommentar, sondern auch eine vollständige Übersetzung enthalten sollte. Leider war die Freude verfrüht, denn am 7. Juni 1894 starb Whitney, ehe er noch sein großes Werk vollendet hatte. Seinem Freunde und Schüler Charles R. Lanman blieb es vorbehalten, zu dem von dem Meister begonnenen Bau noch manchen Stein hinzuzufügen und ihn vollendet - ,vollendet' in mehr als einem Sinne - der Wissenschaft zu übergeben. Und nun liegt es vor uns - ein monumentum aere perennius für den Meister sowohl, wie für den Jünger.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So begrüßte M. A. Barth diese Ankündigung mit den Worten: ,Une autre promesse dont il faut se réjouir, est celle de la publication prochaine de la Traduction de l'Atharvaveda de M. Whitney, avec commentaire, notes et références. Dès maintenant, elle est pour nous la preuve que la santé longtemps chancelante de M. Whitney est entin rétablie, et c'est là plus qu'il n'en faut pour l'accueillir avec joie.' (Revue de l'histoire des religions, t. 27, 1893, S. 222 f.).

Wie die meisten altindischen Literaturwerke uns nicht als Werke eines Autors entgegentreten, sondern als die einer Schule oder ganzer Generationen von Lehrern und Schülern, so ähnlich mutet uns dieses Werk amerikanischen Gelehrtenfleißes an. große Werk ist von Whitney begonnen und von seinem Schüler und Freund Laxman vollendet; der Geist Roths, des Freundes und Lehrers sowohl Whitneys als Lanmans, ist in ihm unverkennbar, und Schüler Lanmans - Warren, Ryder - haben sich um dessen Vollendung verdient gemacht; so daß man sich des Gefühls nicht erwehren kann, daß wie Lanman (p. xl) so schön sagt, "Science is concerned only with results, not with personalities, or (in Hindu phrase) that the Goddess of Learning, Sarasvatī or Vāc, cares not to ask even so much as the names of her votaries; and that the unending progress of Science is indeed like the endless flow of a river.'1 Wie aber die Inder bei all ihrer Gleichgiltigkeit in bezug auf Autorschaft und Autorenrechte doch eine unbegrenzte Verehrung für den Guru als den Vermittler einer Lehre und eines Wissens haben, so scheint auch etwas von dieser echt indischen Guruverehrung auf unsere Indologen übergegangen zu sein. Denn man kann sich kaum ein schöneres Beispiel von Liebe und Anhänglichkeit für den Guru denken, als das vorliegende Werk, das bis auf Äußerlichkeiten - weil Roth und Whitney es als "zweiten Band" der Atharvaveda-Ausgabe planten, wurde für die beiden Bände, die als ein Band durchpaginiert sind, das Format der Ausgabe statt des gewöhnlichen Formates der Harvard Oriental Series gewählt - ein Werk rührender Pietät ist. Und trotz aller tiefgründigen Gelehrsamkeit, die in dem Buche steckt, ist es doch ebensosehr ein Werk der Liebe, wie es eine wissenschaftliche Tat ist.

Um aber zu zeigen, was es der Wissenschaft bedeutet, genügt die trockenste Aufzählung alles dessen, was es enthält. Auf die Vorrede, die über Whitners Arbeit an dem Atharvaveda berichtet, folgt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Demselben Gedanken hat Lanman auch in schönen englischen und Sanskritversen (p. xLI seq.) Ausdruck verliehen.

eine kurze Skizze von Whitneys Leben und Schaffen nebst einer bibliographischen Liste seiner Hauptwerke. Der erste Teil der allgemeinen Einleitung, von Lannan herrührend, gibt dann eine Übersicht über das textkritische Material, das in dem Kommentar verarbeitet ist, und zwar über die Vulgata nach europäischen und indischen Manuskripten, nach den (von Shankar S. Pandit gehörten) indischen Rezitatoren, nach den Lesearten des Kommentars, des Padatextes, des Prātiśākhya, der Anukramaņīs, des Kauśika- und des Vaitāna-Sūtra, ferner über die Kaschmirsche Rezension nach dem Paippalāda-MS, und endlich über die Paralleltexte. Über das Verhältnis der Ritualtexte, insbesondere des Kausikasūtra, zur Atharvaveda-Samhitā finden wir hier (pp. LXXIV—LXXIX) sehr bedeutsame Bemerkungen, die als Ergänzung zu den Ausführungen Bloomfields (Kauśikasūtra, p. xli, Sacred Books of the East, vol. xlii, p. 480, vgl. auch meinen "Mantrapāţha", Oxford 1897, p. xxix sq.) über das auch religionsgeschichtlich so interessante Verhältnis von Mantra und Sūtra, beziehungsweise Gebet und Ritual, dienen können. Der zweite Teil der Einleitung ist von LANMAN auf Grund des von Whitney hinterlassenen Materials bearbeitet worden und enthält eine genaue Beschreibung der Manuskripte des Atharvaveda, ihrer Akzentuierungsmethoden und ihrer orthographischen und sonstigen Eigentümlichkeiten, ferner Abschnitte über die Metrik der Samhitā, über die verschiedenen Einteilungen des Textes und einen sehr wichtigen, größtenteils von Lanman selbst geschriebenen Abschnitt über Umfang und Anordnung der Atharvaveda-Samhitā (pp. cxxvii ff. cxl ff.). Lanman unterscheidet drei große Abteilungen in der Samhitā, von denen die erste die Bücher 1-v11, die zweite die Bücher v111-x11 und die dritte die Bücher xIII-xVIII umfaßt. Daß die Bücher xIX und xx später hinzugefügt sind, wird ja wohl allgemein angenommen (vgl. M. Bloom-FIELD, ,The Atharvaveda', Grundriß II, IB, S. 34f.). So wie aber Buch xix offenbar eine Nachlese zu allen vorhergehenden Büchern ist, so ist, wie Lanman sehr wahrscheinlich macht, auch Buch vn nur eine Nachlese zu den Büchern 1-v1, die den Kern der ganzen Samhitā bilden.

Außer der allgemeinen Einleitung geht jedem der neunzehn übersetzten Bücher eine besondere Einleitung voraus, von denen nur die zum ersten Buch aus Whitneys Feder stammt, während alle übrigen von Lanman beigefügt sind. Besondere Erwähnung verdienen die ausführliche Einleitung zu dem die Totenlieder enthaltenden xvIII. Buch und die genauen Analysen der einzelnen Hymnen dieses Buches. In der Einleitung zum xix. Buch bespricht Lanman eingehend alle Zeugnisse, welche dafür sprechen, daß es ein späterer Nachtrag zur Samhitā ist, und erörtert das Verhältnis des Buches zur übrigen Atharvanliteratur. Von Lanman sind auch die bei jedem Hymnus gegebenen Hinweise auf frühere Übersetzungen (von Bloomfield, DEUSSEN, GRIFFITH, GRILL, HENRY, LUDWIG, WEBER USW.) hinzugefügt. Diese Hinweise machen selten mehr als eine Zeile aus, aber für diese eine Zeile wird jeder Forscher, dem sie viel unnützes Nachschlagen ersparen wird, von Herzen dankbar sein. Whitney selbst hat jedem einzelnen Liede eine Aufschrift gegeben, die sogleich über dessen Inhalt oder wenigstens über die Art und Weise, wie er das Lied aufgefaßt wissen will, Aufschluß gibt. Eine sehr dankenswerte Zusammenstellung aller dieser Aufschriften (pp. 1024-1037) gibt zugleich einen guten Überblick über den wesentlichen Inhalt der ganzen Samhitā. Auch sonst finden wir in den Appendices eine Reihe von sehr nützlichen und wertvollen Beigaben, so ein Verzeichnis der nichtmetrischen Stellen der Samhitä, eine Liste der vom Kauśikasūtra ignorierten Lieder, verschiedene Konkordanzen, eine Vergleichung der Paippalāda-Rezension mit der Vulgata, einen Index der Namen der Rsis nach der Anukramanī und einen Index der wichtigsten Namen und Sachen.

Was nun die Übersetzung selbst anbelangt, so war diese von Whitney immer nur als ein Hilfsmittel der Interpretation, als eine vorläufige rein philologische gedacht, die für eine spätere literarische Übersetzung erst die Grundlage bilden sollte. Die genaueste wortliche Übersetzung sollte auf kürzestem Wege das richtige Verständnis des Textes vermitteln und zugleich zeigen, wie weit dieses Verständnis vorläufig erreichbar ist. Nichts ist charakteristischer als

die (auch von Lanman p. xcrv angeführte) Bemerkung Whitneys zu Ath. vin, 9, 18: ,The version is as literal as possible; to modify it would imply an understanding of it.' Das ist nicht nur ein guter Witz, sondern auch ein beredtes Zeugnis für die peinlichste Gewissenhaftigkeit des Übersetzers. Wer je vedische Verse übersetzt hat, weiß, wie leicht es oft ist, durch ein Wort zu viel oder zu wenig die Übersetzung eines Verses verständlich zu machen, trotzdem man sich bewußt ist, ihn eigentlich nicht zu verstehen. Wir müssen uns oft zwingen, wörtlich zu übersetzen, um nicht den Anschein zu erwecken, daß wir verstehen, was wir tatsächlich nicht verstehen. Wie trügerisch jede nichtwörtliche Übersetzung ist, mag ein Beispiel zeigen. Ath. vi, 56, 3 lesen wir:

sám te hanmi datá datáh sám u te hánvā hánu | sám te jihváyā jihvám sám vāsnáha āsyàm ||

Das kann wörtlich übersetzt nur heißen:

"Zusammenschlage ich dir Zahn mit Zahn, zusammen auch Kiefer mit Kiefer, zusammen Zunge mit Zunge, zusammen auch Rachen mit Rachen."

GRILL (,Hundert Lieder' 2. Aufl., S. 5) konnte darin keinen Sinn finden und übersetzte:

Der Zähne Reihn drück ich dir zu, zusammen auch der Kiefern Paar,

Zusammendrück ich dir die Zung, das Maul auch drücke ich dir zu.

Whitney bleibt natürlich bei der wörtlichen Übersetzung und vermutet, daß sich die Worte "Zahn mit Zahn" usw. auf irgendein beim Zauber verwendetes Ding oder Werkzeug beziehe. Mag diese Erklärung richtig oder unrichtig sein, die von Whitney gegebene

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich glaube die richtige Erklärung schon in meinem "Sarpabali" (Mitteilungen der Anthropolog. Gesellschaft in Wien, Bd. xviii. 1888, S. 35) gegeben zu haben, wo ich Svaja mit Sāyaṇa auf die "zweiköpfige Schlange" bezog, an deren Existenz die Inder noch heute glauben. Tut man dies, so lassen die Worte an Klarheit nichts zu wünschen übrig.

Ubersetzung ist jedenfalls richtig und, selbst wenn sie keinen Sinn zu geben scheint, nützlicher als die von Grill, die zwar einen guten Sinn, aber nicht den vom alten Zauberdichter beabsichtigten Sinn gibt.

Daß Whitney in dem Bestreben, wörtlich zu sein, manchmal zu weit gegangen ist, erkennt auch Lanman (p. xcvn f.) an. Aber es wäre töricht und vermessen, bei einem so großen Werke an Einzelheiten herumzunörgeln. Es ist vielleicht auch unverschämt, wo so vieles und so schönes geboten ist, noch mehr zu verlangen. Wenn ich dennoch das Bedauern ausspreche, daß nicht auch das zwanzigste Buch, wenigstens soweit es nicht mit dem Rgveda identisch ist (ich denke besonders an die Kuntāpahymnen), übersetzt ist, so tue ich es nur, um daran die Hoffnung zu knüpfen, daß uns Lanman selbst oder die amerikanische Atharvaveda-Schule auch noch einmal dieses Pariśista übersetze und erkläre. Gerade für den Atharvaveda haben wir ja der amerikanischen Wissenschaft schon so viel zu verdanken, daß wir von ihr (nach dem Gesetz des Karman, nachdem auch das Gute fortzeugend Gutes muß gebären) noch mehr erhoffen dürfen.

Was aber Lanman und Bloomfield und deren Schule, was vor allem das vorliegende Monumentalwerk für den Atharvaveda geleistet, das kommt mittelbar auch dem Rgveda und der gesamten Vedaforschung und in letzter Linie der Religionswissenschaft zugute. Wenn man sich auch nicht ganz auf den Boden der neueren Forschungen von K. Th. Preuss stellen will, nach denen das Zauberwesen geradezu an der Wurzel aller Religion liegt, so hängt doch ohne Zweifel alles Zauberwesen aufs innigste und unzertrennlichste mit der Religion zusammen; und für das Verständnis des religiösen Glaubens und noch mehr des Kultes ist die Kenntnis von Zauberglaube und Zauberbrauch ebenso unerläßlich, wie es für die Geschichte des Gebetes kein wichtigeres Material gibt, als dasjenige, welches in den Zaubersprüchen des Atharvaveda aufgespeichert ist.

## Kleine Mitteilungen.

Khaṭvārūḍha. — Dieses Wort, das seiner Etymologie nach etwa mit Bettbesteiger' übersetzt werden kann, findet sich in den Versen 76 und 80 des Brhatkathāślokasamgraha, dessen Anfang von LACOTE im Journal Asiatique (1906, 1, pp. 19 ff.) in Text und Übersetzung publiziert wurde, und wird von ihm durch ,l'homme qui n'a jamais appris ses leçons' erklärt unter Berufung auf das Mahābhāsya zu der Regel Pāṇinis II, 1, 26, die besagt, daß das Wort als Schimpfwort gebraucht wird. Wieso der französische Gelehrte zu seiner Auffassung gelangt ist, verstehe ich nicht recht, denn Patanjali sagt: wer den Vedaunterricht genossen, das Schlußbad genommen und vom Lehrer die Erlaubnis erhalten hat, darf das Bett besteigen' und es ist doch klar, daß sich dies auf die Vorschrift bezieht, derzufolge ein Brahmacarin während der Lehrzeit auf der Erde (Manu 11, 108; Vasistha vii, 15) oder wenigstens auf einem niedrigeren Lager als sein Lehrer (Āpastamba 1, 1, 2, 21; Gautama 11, 21; Viṣṇu xxvIII, 12) schlafen soll.

Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes, das später im allgemeinen Sinne von "sich ungebührlich benehmend" gebraucht wird, paßt auch vortrefflich in den Zusammenhang der Stelle. König Gopāla will den Thron seinem jüngeren Bruder Pālaka übergeben, um als Asket ein Verbrechen zu sühnen. Die Hofbrahmanen widerraten dies mit der Begründung, daß Pālaka, wenn er den Thron zu Lebzeiten seines älteren Bruders bestiege, dann ein "Bettbesteiger" sein würde. Der König antwortet ihnen aber:

,mayāyam abhyanujūāto rakṣaṇe ca kṣamaḥ kṣiteḥ khaṭvārūḍho na bhavitā ninditaḥ śabdavedibhiḥ.'¹

"Da er zum Herrschen fähig und von mir dazu autorisiert ist, so wird er von den Wortkundigen nicht als "Bettbesteiger" getadelt werden können."

In dem Instrumental śabdavedibhiḥ erblicke ich nur eine Umschreibung statt brāhmaṇaiḥ oder eines ähnlichen Wortes, die hier, wo es sich um eine grammatische Feinheit handelt, ganz am Platze ist, während Lacote übersetzt:

Autorisé par moi et capable de protéger le royaume, il ne sera pas l'homme qui n'a jamais appris ses leçons, quand même il serait blâmé par les grimauds.

Die Abreißung des letzten Satzgliedes würde mindestens ein api nach ninditah im Sanskrittext voraussetzen.

J. KIRSTE.

Talapoin. — Im Indian Antiquary, Sept. 1906, p. 267—268 bespricht Sir R. C. Temple das Wort ,Talapoin' und leitet seinen Artikel ein mit den Worten: ,This Indo-European word has long been a puzzle for scholars. It means a Buddhist ecclesiastic.' Vom Anfang des 16. bis in die Mitte des 19. Jahrh. hinein findet sich das Wort bei verschiedenen europäischen Schriftstellern — Portugiesen, Engländern, Italienern, Franzosen, Holländern, Deutschen — mit allerlei Varianten (talapoi, tallepoie, talipois, talpooy, tallopin), doch scheint talapoin die vollständigste, ursprünglichste Form. Sie begegnet uns auch in de la Loubères Werk über Siam, welches nach Temple ,gives perhaps more about the talapoin than any other contemporary work'. Es stammt aus dem Ende des 17. Jahrhunderts, erschien auch 1800 in deutscher Übersetzung. Der Verfasser war,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Texte steht infolge eines Druckfehlers śaddavedibhih.

wie mich Prof. Eduard Brückner belehrt, in den Jahren 1687 und 1688 Envoyé Extraordinaire du Roy auprès du Roy de Siam. Temple notiert aus de la Loubères 'Siam' unter anderem 'talapoinesses or women, who in most things do observe the rule of the talapoins'. Er bemerkt auch: 'De la Loubère assumes talapoin to be a well-known term and does not give a derivation for it, as he usually does in the cases of Oriental terms quoted by him.'

So ist es dann vielleicht gar kein orientalisches Wort? Doch man hat es bisher dafür gehalten und dementsprechend seinen Ursprung im Orient gesucht.

Man hat ,talapoin' auf das indische tâlapattra ,Palmblatt' zurückführen wollen, angeblich als Sonnenschirm bei den buddhistischen Religiosen gebraucht, daher dann sie selber bezeichnend. Eine birmanische Form talape wird als unmittelbare Quelle vermutet. Temple möchte das Wort eher aus dem Peguanischen ableiten. In Forrests ,Voyage' (1792) sollen peguanische Priester, genannt tellapoys, erwähnt werden, und das Wort talapoi soll nach Gerini (1905) ,my Lord' bedeuten. Dazu bemerkt Temple: ,This is correct Peguan and a reasonable derivation for the form talapoin, which is Portuguese originally, so far as Europeans are concerned.'

Indessen bleibt das n der Form talapoin, das durch das fem. talapoinesses bei de la Loubère noch weiter gestützt wird, dabei unerklärt. Die Bedeutung "mein Herr' erscheint allerdings wohl besser als "Palmblatt', resp. "Sonnenschirm', aber doch auch kaum ganz befriedigend. Ich möchte dieses seit Jahrhunderten schon bei europäischen Schriftstellern viel gebrauchte Wort weder aus Birma noch aus Pegu, überhaupt nicht aus dem Orient ableiten, sondern halte es für eine griechische Bildung, wenn auch nicht klassisch bezeugt.

Im Griechischen heißt ταλαπενθής bekanntlich schon bei Homer ,Leiden erduldend, Leiden tragend', von der Wurzel ταλα = τλα, mit πένθες komponiert. Das Wort πεινή heißt ,Sühne, Buße, Rache, Strafe'. Ein Kompositum ταλάπεινες konnte demnach ,Buße erduldend, Bußetrager, Büßer, Asket' heißen. Nichts anderes ist, wie ich glaube,

das Talapoin, auch Talapoine, der europäischen Schriftsteller. Daß man indische Religiose, auch Mönche, als "Bußeträger, Büßer, Asketen' bezeichnete, liegt wohl nahe genug. Im übrigen lohnt es sich vielleicht, der Geschichte des Wortes weiter nachzugehen. Es erscheint jetzt fast verschollen, daß es aber noch um die Mitte des 19. Jahrhunderts in Deutschland lebendig war, erfuhr ich neulich durch eine Mitteilung von Professor M. Winternitz, welchem Professor A. Sauer einen Brief M. Hartmanns aus dem Jahre 1841 vorgelegt hatte, in dem sich folgende Stelle findet:

Die Wiener sind nun großenteils vor dem moralischen Untergange tanzende sardanapalische Eunuchen . . . Nur weil Grillfarzer unter den Bajaderen als ein ganz und gar einsamer, alle Berührung scheuender Talapoine wandelt' (hat er sich konserviert und ist Dichter geblieben).

GRILLPARZER als der unnahbare Büßer unter den Bajaderen Wiens ist kein übles Bild. Das Wort Talapoine muß offenbar sowohl M. Hartmann wie auch seinem Korrespondenten geläufig gewesen sein.

Wann und wo das Wort entstanden ist, vermag ich nicht zu sagen. Die griechischen Lexika scheinen es nicht zu kennen. Vom Anfang des 16. Jahrhunderts an aber wird es schon in Westeuropa gebraucht. Vielleicht ist es eine byzantinische Bildung, vielleicht eine solche der Humanisten. Auf Indien angewendet, konnte es Worte wie tâpasa, tapasvin "Büßer, Asket, Anachoret", çramaṇa, samaṇa "Asket, Mönch" wiedergeben. Weitere Aufklärung wäre erwünscht. Für jetzt will ich nur noch erwähnen, daß auch mein gräzistischer Kollege, Prof. Hans von Arnim, den ich darum befragte, das Wort für griechischen Ursprungs hält.

L. v. Schroeder.

avêlu, mâr avêli und avêlûtu (avêluttu). — In dieser Zeitschrift Bd. xx, S. 314 ff. hat Schorr eine neue, von den bisherigen Übersetzungen abweichende Erklärung des § 7 des Hammurabigesetzes gegeben, die auf der zweifellos richtigen Fassung von mâr avêlim als Gegensatz zu arad avêlim, d. h. in dem Sinne von 'Freigeborner' be-

ruht. Schorr steht nun mit seiner Deutung von mâr avêlim aber doch nicht völlig allein da. Es ist ihm nämlich leider entgangen, daß sich bereits Deltyzsch über den fraglichen Ausdruck in ganz ähnlicher Weise geäußert hat. In Babel und Bibel, 3. Vortrag (Stuttg., 1905) bemerkt derselbe auf S. 51 ff. unter ausdrücklichem Hinweis auf den Hammurabikodex, daß sich mit dem babylon. mâr avêlim stets eine gewisse Ehrung verbinde. "Denn — so fährt Deltyzsch fort — im Gegensatze zum Sklaven, dessen Name niemals den Zusatz "Sohn des und des" erhält, und im Gegensatz zu einem Menschen obskurer Herkunft, der "Sohn von niemand" (mâr la mamman u. ä.) genannt wird, verknüpft sich mit "Menschensohn" (mâr avîlim) der Begriff des freien Mannes, Edelmannes."

Diese allein richtige Erklärung von  $m\acute{a}r$   $av\acute{e}lim$  hätte man übrigens schon aus Hammurabigesetz § 175 und 176 entnehmen können, wo  $m\^{a}rat$   $av\acute{e}li$  scharf von ardu = ,Sklave' unterschieden wird.  $^2$   $m\^{a}r$   $av\acute{e}lim$  stellt überhaupt nur eine Umschreibung für das einfache  $av\acute{e}lu$  dar.  $av\acute{e}lu$  besitzt aber bekanntlich im Hammurabigesetze nie die Bedeutung ,Sklave';  $^3$  es steht vielmehr im ausdrück-

¹ Die Tatsache, daß mâr avêlim 'der Sohn eines Freien', aber auch 'ein Freigeborener' bedeute, ist nicht neu. Das Wort wurde von allen Übersetzern des Hammurabi so verstanden. Was Dr. Schorr in seiner Erklärung dieses Paragraphen neues bietet, besteht darin, daß er mâr avêlim an dieser Stelle nicht, wie alle Kommentare vor ihm, als minderjährigen Sohn eines (freien) Mannes, sondern als 'freien Mann' überhaupt faßt. Ich möchte hier auch die Vermutung aussprechen, daß das häufige Vorkommen von בְּבְּיִבְּיִבְּ bei Ezechiel (etwa hundertmal, wogegen sonst diese Wendung nur noch Num. 23, 19, Deutero-Jesaias 56, 2 und Jer. 49, 18. 33; 50, 40 und 51, 43 im ganzen sechsmal sich findet) auf das babylonische mâr avêlim zurückgeht. Die Stellen in Jesaias 56 und Jeremias Kap. 49—51 würden in keiner Weise dagegen sprechen, da sie ja alle sicher aus babylonischer Zeit stammen. Es ist mir nicht bekannt, daß eine ähnliche Vermutung bereits öffentlich geäußeit worden ist [D. H. MÜLLER.]

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. H. Müller gibt mârat aveli ganz richtig mit ,die Tochter eines [freien] Mannes' wieder; ebenso Winckler: ,die Tochter eines Freien'; Harper übersetzt: ,daughter of a gentleman'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eine zutreffende Definition des Begriffes avêlu in seiner Verwendung in den Hammurabigesetzen bietet Johns in Bab. and Assyr. laws, contr. and lett. (1904), p. 74—75.

lichen Gegensatze zu ardu, aber auch zu muškenu, ,dem Besitzlosen, Armen', und bezeichnet also den Freigebornen, Begüterten; avelu deckt sich dann ferner begrifflich nicht selten mit unserem 'Edelmann'. Von dieser letzteren Bedeutung aus läßt sich dann unschwer die Brücke nach jener hin, die avelu in bestimmten Fällen in den Amarnabriefen besitzt, schlagen. Dort figurirt avelu nämlich hin und wieder als Titel der kanaanäischen Stadtfürsten¹ und qualifiziert sich in dieser Verwendung als Synonymum von hazannu.²

Ebensowenig wie im Hammurabigesetze läßt sich auch, soviel ich sehe, in den gleichzeitigen Rechtsurkunden für avelu, aveltu je die Bedeutung "Sklave, Sklavin" konstatieren. Vielmehr dienen zum Ausdrucke dieser Begriffe immer die gewöhnlichen Wörter amtu, radu, denen fast regelmäßig SAG vorgesetzt wird.

Natürlich beweisen für ein altbabyl.  $av\hat{e}lu=$ , Sklave' nichts jene ziemlich häufigen altbabylonischen Personennamen, in denen  $G\hat{A}L$ , bezw.  $av\hat{e}lu$  als erstes Glied einer status-constructus-Kette

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Winckler, Altorient. Forsch. 11, 312-314; KAT 3 193; 198.

² Aus dem Umstande, daß  $av\ell lu$  gelegentlich eine Bedeutung wie "Vornehmer, Vorsteher, Vogt' besitzt, erklärt es sich dann, wenn dafür auch — allerdings sehr selten — das Zeichen SAG als Ideogramm verwandt wird (vgl. Brünnow, Nr. 3506; Fosser, Nr. 1721), als dessen gebräuchlichstes Äquivalent sonst  $r\ell su$  — "Haupt', "Spitze' zu gelten hat. Es ist ganz unnötig, mit Hommel, Sumer. Lesestücke, S. 112 zwei verschiedene  $av\ell lu$  (1. a. = GAL; 2. a = SAG) anzusetzen. Hingegen wird in Beamtennamen, wie  $av\ell lu$  sa eli ali, a. sa pûn ali, a. sa eli sûki,  $av\ell lu$  nicht die Bedeutung "Herr, Vorsteher' besitzen, sondern (gegen Johns, Assyrian Deeds and Documents II, 73—74) lediglich als Determinativ beurteilt werden müssen, also  $av\ell lu su \ell lu$  etc.; sa ist in diesen und ähnlichen Namen als "Herr, Besitzer' (arab. 3) zu fassen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man beachte besonders Bu 91, 5-9, 2188 Zl. 27 = CT N 42 (Urkunde aus der Zeit des Sumulailu), wo ma-ru a-ve-li nur "Freier, Bürger" bedeuten kann.

 $<sup>^4</sup>$  Vgl. Meissner, Altbabyl. Privatrecht 92; Daiches, Altbabyl. Rechtsurk. 8. Gelegentlich findet sich auch SAG allein in der Bedeutung "Sklavin"; s. dazu Daiches, a. a. O. 80. Im Hammurabikodex fehlt hingegen SAG regelmäßig vor amtu, ardu. Nun ist SAG allerdings auch als sehr seltenes Ideogramm für avêlu bezeugt (s. vorhergehende Anmerk.), dennoch wird diese Lesung für SAG nicht in Betracht kommen; SAG ist hier höchst wahrscheinlich =  $r\hat{e}su$  "Haupt". Die Sklaven erscheinen in den Augen der Babylonier nur als eine Ware, mit der man stück- oder kopf-  $(r\hat{e}su)$  weise handelt.

erscheint, deren zweiter Bestandteil einen Gottes- oder deifizierten Königsnamen involviert. In diesem Falle nimmt avelu begreiflicherweise die Bedeutung "Diener, Knecht" an.

In der Bedeutung 'Sklave' taucht avêlu erst in den neuassyrischen und neubabylonischen Kontrakten auf. In ersteren² findet sich avêlu in diesem Sinne besonders häufig in der Verbindung bêl avêli (die mit bêl nišê wechselt), z. B. K. 317, Z. 3; Rm. 2, 22, Z. 2; Rm. 157, Z. 1.

In der neubabylonischen Kontraktliteratur begegnet, soviel ich sehe, immer nur avêlûtu (avêluttu),³ nie avêlu. avêlûtu ist hier zweifelsohne nicht in seiner sekundären Eigenschaft als adjektivischer Plural, sondern in seiner ursprünglichen als Abstraktum und daher wohl als Kollektivum aufzufassen. So begreift es sich, daß avêlûtu sowohl pluralisch als singularisch, sowie promiscue von Sklaven und Sklavinnen gebraucht wird.⁴ avêluttu ist natürlich = avêlûtu; man hat hier, wie öfters im Assyrischen,⁵ eine Kompensation des langen Vokales durch nachfolgende Doppelkonsonanz zu konstatieren.6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für Eigennamen mit GÂL = avêlu als erstem Elemente verweise ich auf die Listen bei Ranke, Early Babylonian person. nam., p. 68 ff., sowie in desselben Verfassers Babyl. Legal and business Documents (= Hilprecht, Babylonian Expedition vi, i), p. 37 und jene bei Huber, Personennamen a. d. Zeit d. Könige von Ur (erscheint demnächst als xxi. Band der 'Assyriolog. Bibliothek') S. 86 ff. und 163. Vgl. auch den Index bei Radau, Early Babylonian history, p. 436 ff.

 $<sup>^2</sup>$ Über  $av\hat{e}lu=$ ,<br/>Diener, Sklave' in den neuassyrischen Kontrakten vgl. Jouns,<br/> Deedsıı, 167—168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man siehe die Belege bei Tallqvist, Die Sprache d. Kontr. Nabunaids, S. 43 und Delitzsch, H. W. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Delitzsch ,befremdend' erscheinende Verwendung von aveluttu für eine einzelne Sklavin (s. dessen H. W. 84 b) erklärt sich zur Genüge aus dem ursprünglich singularischen Charakter der Abstraktbildungen auf -ûtu. Als Singular erscheint z. B. avilûtu auch im Hammurabikodex Kol. 42, 43; 44, 48 verwandt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Delitzsch, Assyr. Gramm.<sup>2</sup> § 48 (= § 11 der 1. Aufl.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bei Delitzsch, H. W. 84 sind die Belege für avêlûtu auseinandergerissen; nach ihm hätte es den Anschein, als ob für avêlu "Mensch" der Plural avêlûti, hungegen für avêlu = Sklave der Plur. avêlûtu vorkäme; daneben bringt er noch gesondert avêlûtu = "Menschheit".

Hervorgehoben mag schließlich werden, daß auch in den Inschriften der assyrischen Großkönige avêlûtu einige Mal in der Bedeutung, Sklaven, Kriegssklaven' figuriert; vgl. Prisma Tiglathpilesers I., Kol. 11, 51; Asurbanipals Rassam-Prisma, Kol. 1x, 52; Asurb. Smith 274, 27; 285, 6. Es handelt sich jedoch hier um in Gefangenschaft geratene Freie, die nach Kriegsrecht der Sklaverei verfallen. Es besteht also immerhin ein Unterschied zwischen diesem avêlûtu und jenem der neubabylonischen Kontrakte, worunter man sich der Hauptsache nach eigentliche, beziehungsweise geborne Sklaven zu denken haben wird.

M. Streck.

# Zur Textkritik und Lautlehre des Rgveda.

Von

#### J. Scheftelowitz.

Folgender Untersuchung liegt das kāśmīrische RV-Manuskript (abgekürzt K-RV) zugrunde, auf dessen Wert ich bereits in meinen Apokryphen des RV, p. 32—50 und 190 hingewiesen habe.<sup>1</sup>

## I. Varianten des K-RV.

[MAX MÜLLERS Ausgabe wird im folgenden mit MM abgekürzt.2]

- 1, 4, 6 abhí voceyuḥ, MM arír vocéyuḥ, doch ist arír ganz unmöglich, da ja das Substantiv, worauf es sich beziehen könnte, N. pl. f. krstayaḥ ist.
- 1, 10, 2 ásṛṣṭa, MM áspaṣṭa, doch ist dem Sinne nach erstere Lesart vorzuziehen: bhūry ásṛṣṭa kártvam, er hat eine hervorragende Tat geschaffen'; vielleicht hat auch Sāyaṇa diese Lesart vor sich gehabt, da er sie erklärt durch spṛṣṭavān upakrāntavan iti.
  - 1, 23, 5 hvaye, MM huve.
- 1, 46, 11 ádarśi ví śrútir diváh ,offenbart hat sich des Himmels Segen' (vgl. 11, 2, 7), MM ádarśi . . . srutír . . .
  - 1, 72, 2 śravayúvah, MM śramayúvah.
  - 1, 92, 17  $t\dot{a}v$ , MM  $y\dot{a}v$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apokryphen des RV herausgegeben und bearbeitet von J. Scheftelowitz, Breslau 1906.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Benützt habe ich die Ausgabe: RV-Samhitä... with the comment of Sä-yanacarya, ed. M. Müller, 2. Aufl. London 1890—92.

- 1, 186, 4 vísvarūpe, MM vísurūpe.
- ı, 191, 6 iláyata "stehet still" (tíṣṭhateláyata), ebenso die Parallelstelle AV. ı, 17, 4, vgl. ferner Pāṇ. 3, 1, 51, dagegen MM fehlerhaft idayata. (Zur Etymologie vgl. Verf. ZDMG 59, 692).
- II, 12, 3 samvvít samátsu "zu den Kämpfen herankommend" gibt einen besseren Sinn als MM samvík samátsu.
  - 11, 28, 3 pracetal (vgl. 1, 24, 14), MM pranetal.
- ш, 4, 11 <br/>á $y\bar{a}hy$ . . . arvág vgl. RV 1, 108, 4; 118, 2; п, 39, 3, 5, dagegen MM<br/> arváń.
- m, 10, 3 sákhā yás te dádāsati samídhā ,wer dir als Freund mit Brennholz huldigt', MM sá  $gh\bar{a}$  . . .
  - III, 46, 5 jinvanti, MM hinvanti.
- ıv, 2, 18 devánām yyáj jánimánty ugrám "welches gewaltige Geschlecht der Götter in der Nähe ist", MM devánām...ugra, doch der Vok. ugra paßt hier gar nicht.
- ıv, 16, 13 átkan ná púro jánima ví dardaḥ ,du zerstückeltest die Burgen, wie der Mensch ein Kleid', MM . . . jarimá . . .
- ıv, 55, 6 janmásvaraso nadŷo ,die Ströme, die bei ihrem Entstehen rauschen', MM gharmásvaraso . . .
  - v, 9, 1 mártyāsa, MM mártāsa.
  - v, 13, 3 juşatu, MM juşata.
- v, 20, 1 vājasátamam . . . rayím (vgl. 1x, 98, 1), MM vājasātama . . . rayím.
- v, 25, 4 mártyeşu, MM mártesu; hier scheint letztere Lesart älter zu sein, denn mártyeşu wäre in der ältesten Zeit viersilbig zu lesen, während der Vers ein dreisilbiges Wort verlangt.
  - v, 29, 13 kathám, MM kathó.
  - v, 41, 11 no vyantu, MM no 'vantu.
  - v, 44, 13 údhan Loc, MM údhah.
  - v, 46, 7 yacchantu, MM yacchata.
  - v, 52, 6 jájjhatīr, MM jájhjhatīr.
- v, 59, 5 rṣṭibhir; von den rṣṭi (,Blitzesspeere') der Maruts ist im RV häufig die Rede (z. B. 1, 85, 2), MM vṛṣṭibhiḥ.

v, 65, 6 uruşyatah, MM uruşyatan.

v, 83, 3  $\bar{a}vir$   $d\bar{u}td\underline{h}$  krnute varsyam ,als Bote macht er die Regengüsse offenbar', MM  $\bar{a}vir$   $d\bar{u}tdn$  . . .

v, 87, 4 sádā, MM tmánā.

vi, 4, 6 aktúś, MM aktáh.

vi, 9, 5 manojávistham "am gedankenschnellsten", MM mánojávistham.

vi, 11, 3 vásistho, MM vépistho.

vi, 22, 5 tám prcchāni . . . índram vvépī vákvarī yásya nú gíh, ich will ihn bitten . . ., den Indra, dessen Lied wahrlich begeistert und schallt'; MM tám prcchántī . . . Nur erstere Lesart gibt einen klaren Sinn.

vi, 22, 7 subráhméndro, MM suváhméndro.

vi, 23, 1 nímiśra, MM nímiśla.

vi, 29, 4 ámisratamas, MM ámislatamah.

VI, 40, 4 nódhā, MM nổ thā.

vi, 58, 1 vísvarūpe, MM vísurūpe.

vī, 60, 3 indrāgnī, MM indrágne, vgl. jedoch Vers 4. 5. 7. 8. 9. 13. 14. 15 indrāgnī.

vi, 60, 11 mártah, MM mártyah.

vi, 70, 3 vísvarūpāņi, MM vísurūpāņi.

vu, 22, 9 astu (Das Subjekt sakhyā ist Neutr. pl.), MM saņtu.

VII, 23, 4 niyútan no, MM niyúto no.

VII, 24, 1 yónis . . . abhāri, MM yónis . . . akāri.

vii, 37, 2 dadadhvam, MM dayadhvam.

VII, 39, 3 rantu . . . marjayantu, MM ranta . . . marjayanta.

vii, 56, 6 sámmiśrā, MM sámmiślā.

vii, 60, 2 mártyeşu, MM márteşu.

vii, 68, 4 vargū, MM valgū.

VII, 71, 5 āśúm áśvyam (vgl. āśvāśvyam), MM āśúm áśvam.

vii, 75, 2 mártyesu, MM mártesu.

vn, 75, 7 yájatrā yájatraiḥ (analog dem vorhergehenden satyá satyébhir mahati mahadbhir), MM yajatá yájatraiḥ.

VII, 83, 9 hávāmahe vām mádhunā, MM havāmahe vām vṛṣaṇā.

vu, 89, 1. 2. 3. 4. sukṣetra, MM sukṣatra.

vii, 97, 6 nilavat, ebenso Sāyaṇa und Müllers Manuskripte  $S_1$ ,  $S_2$ ,  $S_4$ ,  $P_1$ ,  $P_3$ ,  $P_5$ , dagegen nidavat, MM auf Grund der zwei Manuskripte  $S_3$ ,  $P_4$ .

vII, 97, 9 bṛhaspate, MM brahmaṇas pate. Bṛhaspati wird in demselben Liede, Vers 2. 4. 5. 6. 7. 8. 10 erwähnt.

vII, 103, 3 akkhalī°, MM akhkhalī°.

vır, 164, 12  $dh_{r}$ șád, Mühlstein' ebenso vırı, 72, 4 u. Vālakhilya 1, 4, MM drṣád, dagegen in Vālakhilya  $dh_{r}$ ṣád.

vIII, 1, 10 dhenúm . . . atyām, MM dhenúm . . . ányām.

vIII, 2, 2 nýbhih pūtás, MM nýbhir dhūtah.

vIII, 3, 15 te, MM tyé.

vIII, 4, 21 gám bhajantu mehánásvam bhajantu, MM . . . bhajanta . . . bhajanta.

vIII, 7, 28 yád . . . pýṣatī ráthe prá hí ṣáhati róhitaḥ ,wenn das rote Roß die beiden scheckigen am Wagen überholt', MM yád . . . pýṣatī ráthe práṣṭir váhati róhitaḥ.

vIII, 8, 20 médhyātithim, MM médhātithim.

vIII, 20, 25 bhójanam, MM bhesajám.

vin, 20, 12 sthirá dhánvāny áyutā ,fest gespannte Bogen', MM sthirá dhánvāny áyudhā.

viii, 24, 1 no, MM vo.

VIII, 27, 14 bhárantu, MM bhávantu.

vIII, 29, 10 té nū, MM téna.

vIII, 39, 9 ekādaśám . . . páriskṛtān, MM ekādaśám . . . páriskṛto.

viii, 61, 4 ójasā, MM ávasā.

viii, 64, 10 ayán no, MM ayán te.

vIII, 68, 11 yásya . . . sādví práņītir ,dessen . . . Leitung richtig ist', MM yaśya . . . svādví . . .

viii, 99, 6 víśvās te spýdhaś śrathayanta manyáve ,alle deine Feinde weichen deinem Zorne aus', ebenso Sayāṇa, dagegen MM fehlerhaft śnathayanta. (Müllers Manuskript S $_3$  hat ślathayanta).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Etymologie vgl. ZDMG 59, 697£

ix, 42, 4 pavítram, MM pavítre.

ıx, 68, 10 rayim ... suviryam, MM rayim ... suviram; suviryam steht häufig in Verbindung mit rayim z. B. 1, 129, 7; vIII, 3, 11.

1x, 70, 2 siśrathe (3. Sg. Praes.), MM śaśrathe.

1x, 89, 6 divyó, MM divó.

ıx, 97, 6 vāhi ,wehe herbei', MM yāhi.

ıx, 98, 6 ádrisamhitam ,den mit den Preßsteinen vereinigten', MM ádrisamhatam.

ıx. 101, 5 viśvasy<br/>éśāna ójasaļı ,herrschend über jede Macht', MM . . . ójasā.

1x, 107, 19 vi caranti, MM ni caranti.

ıx, 111, 3 ágmann ukthábhí ,herangekommen sind die Loblieder', MM . . . uktháni.

x, 1, 6 átha, MM adha.

x, 14, 7 půrvebhir, MM pūrvyébhir.

x, 14, 11 pathirábhī, MM pathirákṣī.

x, 23, 7 evá, MM ená.

x, 54, 1 dásam aryáh, MM dásam ójah.

x, 60, 10 evá dādhāra te máno jīvātave ná, ebenso Vers 8 u. 9, dagegen MM jīvātave ná.

x, 83, 5 prácetasak, MM pracetak.

x, 85, 22 srjah, MM srja.

x, 95, 8 ápa su, MM ápa sma.

x, 103, 5 sahojíj jaítram, ebenso in der Parallelstelle AV xix, 13, 5, dagegen MM sahojá jaítram.

x, 108, 3  $k\bar{\imath}drg$  (vgl.  $t\bar{\imath}drk$ ,  $y\bar{\imath}drk$ ), MM  $k\bar{\imath}drin$ , doch der N. Sgm. auf k ist ursprünglich, denn  $*k\bar{\imath}drs+s=*k\bar{\imath}drk$ , muß zu  $k\bar{\imath}drk$  werden (vgl. KZ 32, 118).

x, 120, 2 prábhūtā, MM prábhṛtā.

x, 128, 8 havyé, MM háve.

x, 134, 1—5 jánitrī jījanad bhadrá jánitrī jījanat, MM jánitry ajījanad bhadrā jánitry ajījanat. Da im RV das aus ī hervorgegangene y gewöhnlich silbisch bleibt, so zeugt Müllers Lesart, nach welcher janitry nur zweisilbig ist, von einem jüngeren Brauch.

- x, 145, 3 ádhā, MM áthā.
- x, 146, 3 gåva ivāvadanty "gleichsam Kühe lassen ihre Stimme vernehmen", MM ivādanty.
  - x, 148, 5 pravayanta, MM dravayanta.
- x, 149, 3 paścédám anyád abhavad . . . bhūmā ,darauf entstand die andere . . . Welt', MM paścédám anyád . . . bhūnā.
  - x, 163, 1 cúbukād, ebenso MS, dagegen MM chúbukād.
  - x, 164, 2 bahudhá, MM bahutrá.
- Im K-RV steht in folgenden Fällen W.  $d\bar{a}$  für MM  $d\dot{h}\bar{a}$  und W.  $dh\bar{a}$  für MM  $d\bar{a}$ -.
  - 1. K- $\dot{R}V$   $d\bar{a}$  = MM  $dh\bar{a}$ -.
- 1, 35, 4 dádānah, 1, 91, 7 dadāsi, 1, 116, 8 adattam, 1v, 5, 6 dadātha, v, 3, 7 dadāta, v1, 10, 3 dadāti, v1, 72, 4 dadathur, v11, 104, 2 dattam, 1x, 73, 8 dade, x, 21, 8 dadāsi, x, 109, 4 dadāti.
  - 2. K-RV  $dh\bar{a} = MM d\bar{a}$ -.
- vi, 25, 8 dhāyi, viii, 65, 39 dadhaḥ, viii, 71, 13 dadhātu, x, 36, 10 dadhātana.

### II. Zur Lautlehre.

- § 1. Im K-RV wird urindisch auslautendes s vor folgendem anlautenden k, kh zum  $Jihv\bar{a}m\bar{u}l\bar{\iota}ya$  ( $\underline{h}$ ), vor p, ph zum  $Upadhm\bar{a}n\bar{\iota}ya$  ( $\underline{h}$ ), nur vor anlautendem ts und in Pausa wird es zum Visarga ( $\underline{h}$ ).
- Z. B. VIII, 1, 8: yábhih kāṇvásyópa, VIII, 1, 8: yáh purandaráh, VIII, 1, 11: śatákratuh tsárad, VIII, 1, 12: ātýdah. Diese Regeln schreiben auch RK-Prāt. § 3. 250. 252, T. Prāt. 9. 2 ff. vor, während Pāṇ. 8, 3, 37 bereits neben ħ, ħ auch ħ gestattet. Dieselbe Schreibweise findet sich auch im Bakṣālī-Ms. (vgl. Hoernle, Verhandl. des vii. Or. Kongr. 138), im Paippalāda-AV. Auch in den älteren Inschriften ist dieses der Fall, vgl. z. B. Ep. Ind. vi, 1 ff. (Aihole-Inschrift aus dem 6. Jahrh.), vi, 294 ff. (4. Jahrh.), III, 50 (7. Jahrh.), III, 130, I, 97 ff. (= Bühler, Festgruß an Böhtlingk 10 ff., aus dem Jahre 804); v, 201 (Vakkaleri-Platte, 8. Jahrh.), Iv, 208 ff. (7. Jahrh.). Am längsten hat sich der Upadhmānīya erhalten, so Ep. Ind. Iv, 333, Iv, 350 (aus dem

Jahre 975), IV, 205 (10. Jahrh.), III, 208 (12. Jahrh.), III, 211 (12. Jahrh.), III, 307 (11. Jahrh.). Auch in den Sanskrit Bruchstücken aus Idykutšari, die in der zentralasiatischen Brāhmī abgefaßt sind, ist noch der Upadhmānīya im Gebrauch (vgl. Pischel, Sitzber. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1904, 811).

[Anmerk.]: Der Jihvāmūlīya ist eine gutturale Spirans und scheint einem ch in nhd. ich zu entsprechen, weshalb auf der Bhairanmaṭṭi-Inschrift (10. Jahrh., vgl. Ep. Ind. III, 230 ff.), die im Alt-Kanaresischen abgefaßt ist, dafür s steht z. B. siras karamndan (für sirah karandan), āmtaskarana. Ebenso ist in Khila II, 6, 14 die Variante yaṣkarinīm neben yaḥkarinīm zu beurteilen (siehe Verf., Apokryphen d. RV., p. 76): ,This signe of the Jihvām. is hardly to be distinguished here from the signe for sh' (Kielhorn, Ep. Ind. II, 180).

Zur Zeit der Hymnendichtung des RV scheint noch jedes auslautende s vor einer anlautenden Muta im Satzsandhi erhalten gewesen zu sein, daher z. B. RV II, 35, 1: supésasas karati, II, 21, 4: vīḍitás pṛthúr, vIII, 49, 5 (= MM vIII, 60, 5): trātar ṛtás kavíḥ, vIII, 6, 30): jyótiṣ paśyanti, x, 24, 3): yás pátir vgl. auch RK Prāt. § 260. 262. 264. 268. 271—283. So kommt auch die ursprüngliche Nominativform sas im RV noch zweimal vor III, 53, 21: sas padīṣṭa, vIII, 33, 16: mahi ṣas tava, dagegen steht saḥ im RV nur in Pausa, worin sich noch die urindischen Verhältnisse wiederspiegeln.

§ 2. a) Im K-RV und ferner in den oben zitierten Stellen, die noch den Jihvāmūlīya und Upadhmānīya überliefern, bleibt stets auslautendes s vor anlautendem s und wird vor anlautendem ś, s ebenfalls zu ś, s. Diese Regel gilt nicht nur für den Satzsandi, sondern auch für den Wortinlaut. Auch RK-Prāt. § 251—253, AV-Prāt. 2, 40, Vāj.-Prāt. 3, 8, T. Prāt. 9, 2, lehren diese Schreibweise.

Z. B. x, 128, 9: nas sapátnā, 1, 72, 1: vedhásaś śáśvatas, x, 128, 5: dévīş şaḍ, 1, 31, 14: śāssi, v11, 34, 16, x, 43, 8: rájassu, 1v, 34, 11;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieselbe Orthographie findet sich in den Grantha-Mss. des MBr (vgl. Stönner, MBr (Halle 1901), p. xxxvi.

aniśśastā, 1, 24, 12, 13: śúnaśśépo, 1, 131, 3: nissýjas sákṣanta, x, 93, 14: duśśime.

- b) Nach i, u wird auslautendes s zu s und dieses s bewirkt, daß auch folgendes anlautendes s zu s wird, was auch RK-Prāt. § 320 vorschreibt.
- Z. B. 11, 24, 7: nákiş şo; v, 31, 9: níş şīm, níş şadhásthān, v, 20, 40: góbhiş şyāma, vIII, 18, 13: sváiş şá, 1x, 91, 5 duṣṣáhāso.
- c) Die bisherigen RV-Ausgaben haben dafür gewöhnlich h, jedoch sind auch dort noch einige ältere Schreibungen erhalten, die mit dem K-RV übereinstimmen, so
- ı, 127, 3 MM: niṣṣáhamāṇo ebenso K-RM (Padap. niḥ-sahamānaḥ), 1, 169, 2 MM: niṣṣáho ebenso K-RM (Padap. niḥ-sidhaḥ), 1v, 24, 1 MM: niṣṣádhām ebenso K-RM (Padap. niḥ-sidhām), 111, 55, 22 MM: niṣṣádhvarīs ebenso K-RM und RK-Prāt. § 356 (Padap. niḥ-sidhvarīs). Diese Orthographie hat bereits Śākalya, dem Verfasser des Padapāṭha vorgelegen, denn alle, selbst das Padapāṭha schreiben 1, 181, 6: niṣṣáṭ, 1, 104, 5: niṣṣapṭ, 1, 31, 14: śāssi, x, 7, 2: havíṣṣu.

Jung sind daher Müllers Schreibungen wie vn, 34, 16, x, 43, 8: rájaḥsu ebenso Padap. (K-ŖV: rájassu), 1, 64, 4; 166, 10: vákṣaḥsu ebenso Padap. (K-ŖV: vákṣassu), vn, 85, 3: sadaḥsu ebenso Padap. (K-ŖV: sadassu), x, 49, 10: ūdhaḥsu (K-ŖV: ūdhassu), nn, 37, 7: śravaḥsu (K-ŖV: śravassu).

Auch im Prākrit steht im Wortinlaut stets ss, das mit Dehnung des vorhergehenden Vokals zu s werden kann,² z. B. Sunasseha (= śunaśśepha), dussīla (= duḥśīla), nissaha neben nīsaha (= ai. niḥsaha), nissahka neben nīsahka (= niḥśahka) vgl. Pischel, Gr. d. Prākr. § 329.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit MM bezeichne ich Max Müllers Ausgabe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Vereinfachung des Doppelkonsonanten unter Dehnung des vorhergehenden Vokals findet ihre Analogie im Ai. So schwindet hier anslautendes r vor anlautendem r unter Dehnung des vorhergehenden Vokals z. B. RV 1, 125, 1: prātā ratnam (aus prātar ratnam), agnā rakṣānisi (v11, 15, 10 aus agnir rakṣānisi). Im Altgriechischen tritt bei Vereinfachung der Geminata Dehnung des vorausgehenden Vokals ein, vgl. Brugmann, Gr. Gr. <sup>3</sup> § 118.

§ 3. Geminata, der ein Konsonant folgt oder vorangeht, wird im Wortinlaut im K-RV stets vereinfacht, z. B.: ssv (ssv), sst (sst), ssth (ssth), ssp zu sv (sv), st (st), sth (sth), sp. kṛṣva x, 34, 13: duṣvápnyam v, 82, 4, viii, 47, 14—17; x, 36, 4; 37, 4. MM hat dafür in v, 82, 4: duhsvápnyam, sonst dussvápnyam; chandastúbhah v, 52, 12 (MM und Padap. chandahstúbhah); ánistrta viii, 133, 9 ebenso MM (Padap. ániḥstṛtaḥ); 1 iṣastúto v, 50, 5 (MM u. Padap. isahstúto); upástha- (aus upás-stha-) alle Ausgaben; purunisthá v, 1, 6 (MM purunihsthá, Padap. purunih-sthah), áyasthūņam v, 62, 8 (MM u. Padap. áyahsthūņam), barhisthám 3, 42, 2 (MM barhiḥṣṭhām, Padap. barhiḥ-sthām); niṣṭhā ıx, 110, 9 ebenso MM (Padap. niḥ-sthāḥ), niṣṭhām III, 31, 10 (MM niḥṣṭhām, Padap. niḥ-sthām); mithaspýdhyeva 1, 166, 9 ebenso MM (Padap. mithaspydhyā-iva) vgl. hierzu 1, 119, 3: mitháh paspṛdhānāso; nisvarám ,lautlos' vn, 1, 7; 104, 5 alle aus nis-svarám; vgl. auch AV IV, 7, 3 pibasphākám aus pīvas-sphākám, wogegen Padap. fälschlich pībaḥ-phākám, siehe Whitney zu AV-Prāt. 11, 62; āsva Brh. Up. 2, 4, 4 (aus ās-sva); avāstam 2. Dual des s-Aor. von vas ,sich aufhalten (\*a-vās-s-tam), Chand. Up. 8, 7, 3: kim icchantāv avāstam iti, tam icchantāv avāstam iti; arusráņam AV II, 3, 3 (Padap. aruḥsranam) vgl. Whitney zu AV-Prāt. II, 40 u. 86; āśīstutiķ (vgl. Verfasser, Apokryphen d. RV, p. 69) für āśīsstutih. Aus demselben Grunde ist auch ai. niṣ-ṣṭhīv- "als mit ni- verbunden gefühlt und daher Br. nir-asthīvat ,spie aus' ep. durch ny-

ttv tty, ddhv ddv, tts zu tv, ty, dhv, dv, ts.

asthīvat ersetzt" (Wackernagel, AiGr. 1, p. 342).

bhitvá x, 68, 7 (MM u. Padap. bhittvá), datváya x, 85, 33 (MM u. Padap. dattváya), áty upajihvikā viii, 102, 21 ebenso auch die Bombayer RV-Ausgabe <sup>2</sup> für átty upajihvikā (so MM u. Padap.) ,es verzehrt die Ameise'; tarádveṣās i, 100, 3 (MM u. Padap. taráddveṣāḥ), yavayádvesā i, 113, 12 (MM yavayáddveṣā); asmadrúk i, 36, 16; 176, 3; viii, 49, 7 (ebenso MM u. Padap.) für asmad-dhrúk, vgl. asmátsakhi;

<sup>1</sup> Auch der Padap, der AV löst vii, 82, 3 ánistrta so auf.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dagegen stets regelrecht atti.

vgl. auch Verfasser, Apokryphen d. RV IV, 2, 6: tadvijātīnām für taddvijātīnām; vgl. auch AV. badhvá für baddhvá, majňá für majjná, mṛḍhvam für mṛḍḍhvam, (dagegen AV 11, 1, 29 regelrecht mṛḍḍhi), datvá für dattvá. RV ditsa-si, Desid. aus \*did(a)t-sa. Bereits Benfey, SV. xlvII und BR machen darauf aufmerksam, daß ayudhvī RV x, 108, 5 für a-yuddhvī steht und Absolutiv mit Negation ist ,ohne zu kämpfen'. Dieses hat auch Sāyaṇa erkannt, indem er ayudhvī durch ayuddhvā ersetzt und auf Pān 7, 1, 49 hinweist, wonach tvī ein vedisches Absolutivsuffix ist. Dagegen leitet es Grassmann fälschlich von ayudhvin ab; AV hṛdyotá, hṛdyotana für hṛd-dyotá, hṛd-dyotana; vgl. auch RV nákṣatra aus \*nak-kṣatra (,über die Nacht herrschend') Pischel, Prākr. Gr. § 270 A.

kşş, ntt, nddh, rtt zu kş, nt, ndh, rt.

cakşi ix, 97, 33, vii, 3, 6 alle Ausgaben (2. Sg. aus \*cakş-si), cakṣva vn, 104, 25; x, 164, 1 alle Ausgaben (2. Sg. imp. aus \*cakṣ-sva), cakse x, 79, 5 alle Ausgaben (2. Sg. med. aus \*caks-se); acchanta 1, 165, 12 (aus \* a-chānd-ta) alle Ausgaben; atıntam (aus \* atınd-tam) vii, 82, 3 alle Ausgaben; syántā (aus \*syand-tā) x, 22, 4 alle Ausgaben; vrádhantamo 1, 150, 3 alle Ausgaben, sáhantamah 1, 127, 9 alle Ausgaben für \*vrādhant-tamo, \*sáhant-tamaḥ, undhi v, 83, 8 alle Ausgaben (für \*und-dhi), chindhi 1, 133, 2 alle Ausgaben (für \*chinddhi), trndhi (für \*trnd-dhi) v, 12, 2; 17, 2, 3; vi, 53, 5; bhindhi viii, 44, 11 (für \*bhinddhi); randhi (für \*randh-dhi) IV, 23, 9; indhvam (aus \*indh-dhvam) x, 101, 1; indhe (aus \*indh-te) z. B. vi, 16, 14, 15; varti (aus \*vart-ti) viii, 6, 38 alle Ausgaben, samāvarti ii, 38, 6 (aus \* samāvart-ti) alle Ausgaben; mandhātá, mandhātáram mandhātúr aus \*manddhātā, \*manddhātāram, manddhātúr (= aw. mazdā-,im Gedächtnis behalten', mazdra-, verständig, weise', mand-, dem Gedächtnis einprägen', vgl. BARTHOLOMAE, Air Wtb. 1182); vgl. ferner MS. XLIII. Ebenso ist AV (XII, 1, 25) puņsú aus \*puņssu, puņsúvana, pumsavana, pumsū aus \* pumssúvana, \* pumssavana, \* pumssū entstanden.

Bereits zur Zeit Sākalyas war die Verkürzung der Geminata unter den obigen Bedingungen Regel, vgl. Padap. mithasprdhyā-iva

upástha-, nisvarám, cakṣi, cakṣva, atṛntam, syántā, sahantamaḥ, vrādhantamaḥ, undhi, chindhi u. dgl. Der Padap. des AV zerlegt fälschlich hrdyotá, hṛdyótana in hṛ-dyotá, hṛ-dyótana.

Auch inschriftlich wird uns diese Orthographie bezeugt, vgl. Ep. Ind. IV, 2: imdhe (für \*imddhe), badhvā (für \*baddhvā) Ep. Ind. IV, 245: vudhvā (für buddhvā); •kṛdvīpaḥ (aus \*kṛd-dvīpaḥ) Ep. Ind. IV, 245. Hiedurch wird uns auch erst die Form vadhvam, die als vedisches Zitat in Śāńkhśr. 4, 5, 2 vorkommt, verständlich: etad vah pitaro vāso vadhvam ,dieses euer Gewand leget euch an, o Väter', (vgl. auch Kauś., S. 88, 15: vadhvam pitaro). Dieses Zitat ist eine Variante zu V. S. 2, 32: etád val pitaro vása ádhatta, wozu der Kommentar sagt: he pitaro vo yuşmabhyam etad vāsah sūtram eva paridhānam astu. Für V. S. ādhatta ,ihr sollt euch anlegen' steht in Śāńkh. die Lesart vadhvam = badhvam Injunktiv Aor. von bandh = vandh. Für ursprüngliches b überliefern häufig die Manuskripte v, so haben alle Manuskripte des Hemachandra Uņādigaņasūtra für badh- ,anbinden', und seine Ableitungen die Form vadh-, vadhatra, vadhi, vadhūla (vgl. Kirste, Epilegomena zu Hemachandras Unādiqaṇasūtra, p. 31 ff.). Über den Wechsel von v mit b wird noch im weiteren gehandelt werden.

Ursprünglich ist im Altindischen die Geminata auch vor r verkürzt worden. So schreibt Vāj. Pr. 6, 27 ausdrücklich für sattra (aw. hastrəm) einfaches t vor. Nachträglich ist dann durch ein jüngeres Lautgesetz inlautendes tr wieder zu ttr geworden (nach § 11).

Ebenso wie im Altindischen ist auch in den westgermanischen Sprachen die Geminata vor oder nach einem Konsonanten stets vereinfacht worden; z. B. ags. cyste, as. kusta, ahd. kusta: as. kussian, ahd. kussen, ags. cyssan; ahd. branta: brennen, bouhnita: bouhhan; as. fēlda: fēllian; as. abdiska ,Äbtissin'; lat. abbadissa; an. etki aus \*ettki, an. miskunn aus \*misskunn; an. bygþa aus \*byggþa; as. senda ,sandte' aus \*send(i)da; as. trösta ,tröstete' aus \*trōst(i)ta; as. swerdrago ,Schwertträger' aus swerd-drago; aschw. hantaka ,Handschlag' aus \*hant-taka; aisl. venda aus \*vændda: venda; aisl. hiarne aus \*hernne (älter \*herznæ); aisl. huártueggia aus \*huártueggia,

ags. gesyntu aus \*gesyntu: ahd. gasuntida; ags. wildéor für wilddéor, ndd. bischen aus biss-chen (vgl. Braune, Ahd. Gr. § 93. 170, Holthausen, Altsächs. Elementarb. § 253, Sievers, Ags. Gr. § 225 und 202, Noreen, Anorw. Gr. § 273 f., Aschwed. Gr. § 232).

Im Griechischen vgl. δίστασις (aus δισ-στασις), δύστος (aus \*δυσστος), δύστομος, δυστοχία, δύσφαλτος (aus \*δυς-σφ-), δυσχημάτιστος, τερασκόπος (\*τερασ-σχ-), προστάς Herod. 1, 129, 2 für προσ-στάς, προσχόντας Herod. ι, 2, 4 für προσ-σχόντας; att. μησί kret. μηνσί aus \*μηνσ-σι; τέρσασθαι (aus τερσ-σα-) Aor. zu τέρσσμαι, äol. ἐκλησία aus ἐκ-κλησία, dagegen δυσσέβεια, δύσσους, ἐτέλεσσα, ἔσσεται. Im Lateinischen vgl. discindo (aus dis-sc-), dispergo, dispicio, distimulo, distinguo, dagegen dissolvere, dissimilis; versus aus \*verssus, sensus aus \*senssus. Im Gotischen vgl. ustoh (praet. v. us-standan) Luc. 1, 8, 55; ustassai für \*us-stassai, ustaig (praet. v. us-steigan) Marc. 3, 13; diskritnoda für dis-skritnoda Matth. 27, 51; inbranjada Joh. 15, 6 für inbrannjada, twistandands 2, Kor. 2, 13 für twis-standands, twistasseis Galater 5, 20 für twis-stasseis. Dagegen beruhen auf jüngerer etymologischer Schreibung: usstoh Luc. 4, 16, usstass, usstaig Eph. 4, 10, disskritnoda Marc. 15, 38, usspillon, usskawjan. Im Awesta vgl. usnāitīm (aus us-sno), ustryamno (aus us-stro), uzbātā (aus uz-zbo), aiwyo (aus \*abbyo); vgl auch Brugmann, K. vgl. Gr. § 323 ff.

§ 4. Aus der hier dargelegten ältesten altindischen Orthographie geht hervor, daß Bartholomaes Vermutung, daß indhe, bhindhi, mandhātā aus \*inzdhe, \*bhinzdhi, \*manzdhātā hervorgegangen seien (KZ 29, 577, BB 13, 80), falsch ist. Die in arischer Zeit entstandenen Verbindungen d-dh, t-t sind zu ar. δdh, þt geworden = ai. ddh, tt aber airan. zd, st; z. B. ar. \*aδdhā = ai. addhā, ap. azdā ,kund, gewiß', phl. azd ,Nachricht, Kunde' aus ar. W. \*adh + tā: aw. āδa ,er hat verkündet', ai. āha (vgl. Bartholomae, BB 15, 178). ar. \*bauδdhar = ai. boddhar, aw. fem. baozdrī (vgl. Bartholomae, BB 10, 275). ar. \*vγδdhá = ai. vṛddhá — aw. vərəzda (Ваrtholomae, Grdr. Ir. Phil. 1, 16). ar. viþtá p. p. von vaid-,finden') = ai. vittá-, aw. vista-. ar. \*ciþti- = ai. cittiṣ, aw. cistiš. Die lautgesetzliche Imperativform 2. Sg. von W. dā- ist ŖV daddhi = aw. dazdhi, dagegen ist ŖV dehi

(III, 14, 6; IV, 32, 20; VIII, 43, 15; 71, 3; 100, 12; X, 14, 11; 19, 6; 85, 29; 98, 4) eigentlich der Imper. Aor. zu RV W. dai, dayate ,zuteilen', gr. dalouat. Der Imperativ dieser Wurzel ist ebenso gebildet wie RV bodhi von W. bhau-,1 yodhi von W. yau. Da sich die W. dāund dhā- gegenseitig in ihren Bedeutungen beeinflußt haben und handschriftlich häufig die W. da- statt dha- gesetzt wird, so ist auch analog dem dehi ein dhehi gebildet. Daher steht auch in einigen Fällen statt dehi die Form dhehi (RV 11, 30, 9; viii, 96, 10). Schon das anlautende dh weist auf Neubildung hin, denn im Urindischen wäre aus dhehi ein dehi geworden, vgl. bodhi aus \*bhodhi, jahi = aw. jaidi, ar. \*jhadhi. Dagegen ist RV kiyedha nicht aus ar. \*kiyad $dh\bar{a}$  entstanden, sondern ist eine urindische Bildung = kiye- $dh\bar{a}$ jedem spendend' (nur RV 1, 61. 6. 12). Die W. dhā- regiert den Lokativ. \*kiye ist Lok. Sg. vom Pronominalstamm ki-, ai. cid, aw. cit, lat. quid, aw. N. S. m. čiš = lat. quis, aw. A. S. m. cīm, N. pl. m. kaya (y. 19, 18); kymr. piu, air. cia, gr. tis, wofür auf der larisäischen Inschrift zíz (Collitz 345); ksl. -čii N. pl. m., welche'. In kiye liegt der Lok. auf idg. ei vor, vgl. gr. ἐκεῖ, τεῖ-δε, dar. πεῖ (J. Schmidt, Festgr. an Böhtlingk 106, Brugmann, Gr. Gr. § 279). RV kiye-dhā ist ebenso gebildet wie RV asme-hiti, dure-drs, sute-grbh, sute-kara.

Nur idg. zdh (das auf älteres dh-t, s-dh zurückgehen kann) ist zu urindisch dh geworden unter Verwandlung eines vorhergehenden a zu e; z. B. idg. \* $mazdh\bar{a}$  (aus \*madh- $t\bar{a}$ - = ai.  $medh\bar{a}$  ,Weisheit', aw.  $mazd\bar{a}h$ .

- § 5. Zuweilen wird im Altindischen auch eine intervokalische Geminata verkürzt.
- a) Vereinzelt nach langem Vokal wie RV bodhi "merke" aus \*boddhi,2 RV joși aus \*joș-și, TS 7, 5, 2: māsú neben Pañc. Br.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dagegen lautet der Imper. Praes. im RV regelrecht bhava.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wackernagel, AiGr. § 237 will bodhi aus \*bozdhi erklären, doch ein arisches \*bhaußdhi hätte nur urind. \*boddhi ergeben können. Übrigens wäre idg. bheuzdhi zu ar. \*bhauždhi = ai. \*bodhi geworden, vgl. ai. heda aus \*ĝhoizdo aus \*ĝhoid-do, lit žaizda, Wunde, Verletzung': lit pažeida, Beleidigung, Wunde', žeidžiu, verwunde, verletze, beleidige' (vgl. Leskien, Abl., p. 28, Walde, KZ 34, 511).

māssu; dagegen āsse (Chand. Up. 4, 2, 3), śāssi (RV). Auch im Altsächsischen und Althochdeutschen wird zuweilen Geminata nach langen Vokalen vereinfacht, z. B. as. hiudu, heute' aus \*hiuddu, as.  $l\bar{e}da = l\bar{e}dda$ , leitete', ahd.  $l\bar{u}tar$  aus  $l\bar{u}t\cdot tar$ , ahd.  $w\bar{\imath}si$  aus \* $w\bar{\imath}ssi$ , vgl. Holthausen,  $Alts\ddot{u}chs$ . Elementarb. § 253, Braune, Ahd. Gr. § 92. Im Lateinischen und Griechischen ist ss nach langem Vokal stets zu s geworden.

b) ss, śś sind auch nach kurzem Vokal in folgenden Beispielen zu s, ś geworden: asi (bereits RV), ámhasu AV 6, 35, 2 (aus \*ámhassu), barhiṣád (RV) aus barhiṣṣád, rahasúr (RV) aus \*rahas-súr, paruśas (AV)¹ neben paruśśas (klassisch), vgl. Bartholomae, BB 15, 199, Wackernagel, AiGr. 1, 342. RV apásu (viii, 4, 14) wohl für apássu (zweifelhaft); niśásā TBr. 111, 7, 12, 4, dagegen in der Parallelstelle AV vi, 45, 2: niḥśásā (= niśśásā).

Bereits im Indogermanischen ist intervokalisches ss teils geblieben, teils zu s geworden, vgl. arm. es (idg. \*essi) gr. èσσι neben ai. asi, aw. ahi, gr. ε. (vgl. Hübschmann, KZ 27, 329); gr. ἔπεσσι = ai. vácassu, γένεσσι = ai. janassu. Osthoff Perf. 550 hält das lat. ss in Sigma-Aoristformen der auf ursprünglich s-auslautenden Wurzeln für indogermanisch, z. B. gessimus, ussimus. Dagegen ist jede andere Doppelkonsonanz im Indogermanischen erhalten geblieben, vgl. aw. hastra n. ,Versammlung', ai. sattrá ,Fest'; vgl. auch Wackernagel, AiGr. 1, § 97α Anm.

Im Uriranischen ist jeder geminierte Zischlaut und Nasal vereinfacht worden. Die Verkürzung von ar. ss zu s ist im Uriranischen bereits vor dem Wandel von ar. s zu h geschehen, weshalb ar. ss ebenfalls zu h geworden ist, vgl. aw. arozahva, ušahva, azahu, tomahva, raocahva, sarahu, zazušu (Bartholomae, Stud. 1, 20, Grdr. ir. Phil. 1, 19), uzuityåsca (aus uz-zo), ahōmustō (aus a-ham-mo, vgl. Bartholomae, AirWb. 280), višāpa (aus viš-sāpa, Bartholomae, Air-Wtb. 1473).

Auch im Äolischen ist zuweilen σσ nach kurzem Vokal zu σ vereinfacht, z. B. κάλεσσα: neben κάλεσα:, στήθεσσ: neben στήθεσι, ὀμόσ-

<sup>1</sup> Der Padap, teilt paru-śah, vgl. auch Ath.-Prāt. 4, 19.

σαντες aber thess. ἐμόσαντες (vgl. O. Hoffmann, Gr. Dial. II, 517). In Tristan wird handschriftlich ss zuweilen vereinfacht (vgl. Marold, Gottfrieds Tristan I, Einl. XII); vgl. auch got. visedun, Luc. II, 43, für vissedun; an. kysa neben regelrechtem kyssa 'küssen' (Noreen, Anorw. Gr.³ 276, Anm. Im Litauischen, Slavischen, Neugriechischen und Albanesischen wird jede Doppelkonsonanz als einfacher Laut gesprochen und auch so geschrieben; z. B. lit. ādrēkis (aus āt-drēkis), Tauwetter', dalkotis (aus dalg-kotis) 'Sensenstil', asl. razrēti (aus raz-zrēti), rasypati (aus ras-sypati); poln. masa aus dtsch. masse.

Diese Vereinfachung liegt darin begründet, daß statt der phonetischen Verdopplung ein einziger langer Konsonant ausgesprochen wird, der das Zeitmaß des gewöhnlichen einfachen Konsonanten überschreitet. Da besonders ein Sibilant nach Belieben lang gesprochen werden kann, so wurde bereits im Indogermanischen zuweilen ss mit gleichem Exspirationsstoß, d. h. in derselben Silbe hervorgebracht. Der Energieeindruck eines solchen langen Konsonanten ist in seiner ganzen Dauer einheitlich und gehört zu der folgenden Silbe, ganz genau so wie es bei einem einfachen Konsonanten der Fall ist. Andererseits stimmt ein solcher langer Konsonant mit der entsprechenden Gemination in der zeitlichen Ausdehnung und in der Schallähnlichkeit überein, nur daß bei der Gemination die Silbengrenze in den Konsonanten fällt. Wenn in den verschiedensten Sprachen jede Geminata vor oder nach einem Konsonanten vereinfacht wird, so kommt es daher, weil sich in diesem Falle die Silbengrenze stets vor der Gemination befindet.

§ 6. Aus § 2 ff. geht hervor, daß ss im Urindischen vor oder nach einem Konsonanten stets vereinfacht ist, dagegen intervokalisch als ss erhalten blieb und nur ganz vereinzelt zu s wurde. Nun lehrt Thumb in seinem Handbuch des Sanskrit § 150: "Wenn das auslautende s einer Verbalwurzel mit dem anlautenden s einer Verbalendung zusammenstieß, so entstand nicht ss, sondern ts," wofür er nur das eine Beispiel vatsyati 3. Sing. Fut. von vas "wohnen" anführt. Bereits J. Schmidt, KZ 26, 343 ff., 27, 330 ff., Pluralbild. 157, Anm. ff., 223 A lehrt, daß ss im Urindischen lautgesetzlich zu

ts geworden wäre. Allein diese Hypothese läßt sich nicht aufrecht erhalten.

AV jighatsati (v, 19, 6), jighatsatas (vi, 140, 1), jighatsas (v, 18, 1), jighatsúbhyas (vm, 2, 20) sind bisher als Desiderativbildungen zu W. qhas ,essen' (aw. gaphonti ,sie fressen') aufgefaßt. Bartho-LOMAE, Stud. 1, 26 f., wollte jighats- von W. han ableiten, allein das Desiderativ vom letzteren Verb lautet regelrecht jighamsati, ferner spricht gegen diese Erklärung pali jighachā = ai. jighatsā ,Hunger' entscheidend dagegen (vgl. Bartholomae, ZDMG 50, 710). In jighatssehe ich vielmehr die Desiderativbildung zu der W. ghad, die ich in meinen Apokryphen des Rgveda habe belegen können. ghad bedeutet ,lechzen, trachten, gierig sein'. Vgl. meine Apokryphen des Rgveda, p. 144: adya devo vanaspatir abhavad agnaya ājyena somāyājyenāgnīsomābhyāmcchāgenāghattām tam medastah prati pacatāgrabhīstām Heute ist der Gott Vanaspati zum Agni geworden durch die Ajya-Spende, zum Soma durch die Ajya-Spende, zu Agni und Soma durch den Ziegenbock; sie beide haben nach ihm Verlangen wegen des Fettes, sie haben die gekochten Speisen entgegengenommen'. aghattām ist 3. D. des Wurzel-Aor, und ist auch belegt in VS 28, 46, Śānkh. śr Komm. 5, 20, 5. In Apokryphen des Rqveda, p. 147, Z. 13 kommt die 2. D. aghattam vor. Auch das in AV belegte Desiderativ bedeutet ,gelüsten, trachten wollen nach'; vgl. AV v, 18, 1: má brāhmaņásya rājanya gám jighatso anādyám , Wolle nicht trachten, o Königssproß, nach der Kuh des Brahmanen, die man nicht essen darf. v 19, 6: ugró rájā mányamāno brāhmanám yáj jíghatsati | párā tát sicyate rāstrám ,wo ein sich mächtig dünkender König nach einem Brahmanen gelüstet, dessen Reich wird zugrunde gerichtet'. vi, 140, 1: yaú vyāghráv ávarūdhau jíghatsatah pitáram mātáram ca ,diese beiden Tiger, welche, herangewachsen, nach Vater und Mutter gelüsten'. viii, 2, 20: arayebhyo jighatsúbhyo imám me pári raksata "Beschützet mir diesen vor den Arāyas, die nach ihm trachten'.

Die auswärtigen Verwandten der ai. W. ghad sind aw. jaidyemi, verlange, bitte', ai. guidu, prät. gád ,bitten', gáid ,an asking', asl.

žędati, žęděti ,cupere, sitire', r. klr. žadnyj ,begierig, hungrig', poln. godzić ,streben, zielen', lit. pasi-gendu ,sich sehnen, verlangen'. Zur Bedeutung von pāli jighachā ,Hunger' vgl. engl. hunger ,Hunger, heftiges Verlangen', hungry ,hungrig, begierig, durstend', hunger verb. ,hungern, heftig verlangen', got. hūhrus, ahd. hungar ,Hunger', ai. kānkṣati (aus ar. \*kānk-s-) ,begehrt, sehnt sich'; lit. skomyti ,essen' (Fortunatov, BB 3, 61): poln. skoma, oskoma ,große Begierde', čech. oskominy ,Lüsternheit'; asl. žlūdēti ,begehren', žlūdī ,das Gewünschte', gladostī ,Gier' neben gladū ,Hunger', gladovati ,hungern', serb. žudan ,durstig'; got. grēdus ,Hunger', aisl. grádīr ,Hunger, Gier', ai. grdhyati ,gierig sein'; poln. pragnać ,dürsten, dürsten nach, begehren, wünschen'; asl. lakati ,hungern', osorb. tacny ,durstig' neben asl. lakota ,libido', lakomū ,cupidus'.

Bisher hat man gr. ποθέω, πόθος mit gr. θέστασθαι ,anflehen' zu vereinigen gesucht, indem man asl. ἔçděti, aw. jaiðyemi auf idg. \*grhedh zurückführte. Doch ist diese Zusammenstellung unmöglich 1. wegen der oben dargelegten altindischen Formen. 2. wegen air. gáid ,an asking' (Stokes, BB 19, 82), guidu prät. gád ,bitten'; denn im Keltischen hätte idg. grh zu b werden müssen. Gr. ποθέω, πόθος gehört vielmehr zu got. bidjan ,bitten', an. bidja, lit. bādas ,Hunger', baděti ,hungern' (vgl. Uhlenbeck, Et. Wtb. Got. Spr.²). Dagegen führe ich gr. θέστασσαι auf idg. \*dheghi-zurück; arm. dag (idg. \*dhogh-),drängend, eindringlich, insistierend'. lit. dagaũ, dagýti ,anhaften, sich anhängen', dagỹs .Klette', poln. dažyć ,streben, trachten', daženie ,Streben, Trachten'.

Die altindische W. ghad ist bereits dem Kommentator des Śāńkh. śr. nicht mehr bekannt gewesen, was aus seinem Komm. zu vi, 1, 10 f. hervorgeht: aghattām tam ity asya vikāraḥ, aghasatām iti nyāyyam dvivacanam, aghattām iti chāndasam, mantre ghasahvareti (Pāṇ. 2, 4, 80) lerlukam kṛtvā aghattām iti tu sakārasya takārotpattiḥ. Also nach dem Kommentar wäre aghattām die vedische Form für klassisches aghasatām. Nach Schwund des Aoristelementes

Davon zu trennen lit. geidžia ,begehre', pr. geide ,sie warten', asl. žūlati ,waiten'.

wäre nach dem Komm. t für s eingetreten. Dieses ist aber falsch, denn die Lautgruppe st ist im Altindischen stets unverändert geblieben, vgl. z. B. asti, vaste "er kleidet sich an"; ghástām MS. IV, 13, 7 (p. 208, Zeile 4), Pāṇ. 2, 4, 39 Schol; aghastām MS. IV, 13, 9 (p. 211, Zeile 8). Letztere Form ist 3. D. des Wurzelaoristes von ghas, wovon die 2. Sg. aghas, 3. Sg. aghas, 3. pl. akṣan im RV enthalten sind. Ebenso wie Hemachandra, Haimadhātupārāyaṇam 1, 999 vatsara fälschlich von W. vas ableitet, ist auch der Erklärungsversuch des Komm. zu Śańkh. śr. zu beurteilen. Hemachandra Haimadhātupār. 1, 544 führt von ghas noch die Formen ghastā, ghastum an.

Die andere Verbalform, in welcher bereits in vedischer Zeit ss zu ts geworden sein soll, ist AV avātsīs, zuerst in AV xv, 11, 2, 3: kvavātsīķ, wo bist du eingekehrt?; vgl. auch Kath. Up. 1, 9: avātsīs. In avātsīh sehe ich den regelrechten Aorist von ava-atati ,einkehren' pp. avātitaļ Nir. 10, 13 neben abhi-atati ,einkehren'; vgl. Nir. 4, 5: atithir abhyatito qrhān bhavati; von derselben W. at ist auch atithi ,Gast', aw. astis ,Gast', ai. atasi ,Bettler' abgeleitet. Hierzu gehört auch die von Vop. 8, 141 angegebene Form 2. D. Aor. avāttam. Dagegen sind die regelrechten Aoristformen von vas "wohnen" überliefert in MS: avīvasat und Chand. Up. 8, 7, 3: avāstam (aus \*a-vāss-tam). Da nun avāts-, der eigentliche Aor. von ava-at-, dasselbe bedeutet wie der Aorist von vas, so ist aväts- volksetymologisch zu vas gezogen worden und dann sind entsprechend dem Verhältnis von vas : avāts folgende sekundāre Formen gebildet worden: Fut. vatsyati (Br.) neben ursprünglichem vasisyati (Ep.), vatsyāmi (Chand. Up. IV. 4, 1. 3), vatsyāvaķ (Brh. Up. 6, 2, 4), vatsyatha (Praśna Up. 1, 2); Des. vivatsati (SBr.), nivatsyati (Hemachandra Haimadhātupārāy, 1, 999), anvarātsīt (Hemachandra Haimadh., 1. 999).

Daß diese W. vas ,sich aufhalten' auch die beiden andern Wurzeln vas, welche ,leuchten' und ,sich kleiden' bedeuten, analogisch beeinflußt hat, ist begreiflich. Während vas ,leuchten' im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Johansson, IF 14, 300, Anm, soll avāttam eine nach avātsam durch Ausgleich entstandene Form sein.

Veda noch den Wurzelaorist bildet (vgl. avasran RV IV, 2, 19, AV 18, 5, 24, dagegen 3. Sg. Aor. avāt AV, vgl. Whitney, AiGr. § 890a und § 167),¹ so macht sich zuerst in den Brāhmaṇas die Analogiewirkung bemerkbar, vgl. vatsyati (MS 3, 4, 9), avatsyat (ŚBr.). Ebenso ist auch vas ,sich kleiden' sekundär umgeformt worden. Im Veda wird hiervon noch der -is-Aorist gebildet (vgl. RV IX, 89, 2: avasista), dagegen im Spätklassischen: avatsata (Haravijaya 23, 38, vgl. Bühler, Wiener ZKM, 8, 135).

Nur durch unsere hier vorgetragene Erklärung der Wurzel vas wird es erst verständlich, warum alle übrigen altindischen Verba, die mit wurzelhaftem s auslauten, wovon es mehr als 30 gibt (vgl. Whitney, Wurzeln, p. 248), nicht derartige Bildungen aufzuweisen haben.<sup>2</sup> Alle übrigen bilden im Veda den Aorist entweder wurzelhaft (z. B. in RV as "werfen", ghas vas "scheinen", nas, śams) oder den a-Aor. (tams [AV], das srams, śās, yas), oder den reduplizierten Aor. (kas, jas, tras, vas "wohnen"), oder den is-Aor. (gras, das, ās, śas). Dagegen wird das Futurum stets mit dem Bindevokal i- gebildet (as, kas, gras, tras, ās, śas, śas, śams, has). Bartholomae, Stud., 1, 23 ff. erklärt das ts der Verbalformen von vas durch Analogiebildung nach der 3. Sg. Prät. der s-Wurzeln entstanden (avāt),

¹ Wurzelauslaut s wird zuweilen vor dem Suffix der 3. Sg. t scheinbar zu t. Im RV lautet es noch regelrecht aghas. Dagegen AV: vy-avāt, Br. ośāt (śās), asrat (sraṃs), ahinat (hiṃs). Das t ist hier dadurch entstanden, daß man das auslautende s als die eigentümliche Endung der 2. Sg. auffaßte (ahinas, aghas) und deshalb nur auf die 2. Sg. beschränkte und demgemäß die 3. Sg. nach dem Muster der anderen Präterita auf t auslauten ließ (vgl. Bartholomae, KZ 29, 581, Stud. 1, 24f, Wackernagel 1, § 154). Nach Pāṇ 8, 2, 75 heißt die 2. Sg. Impf. von chid, bhid entweder abhinat, achinat oder unregelmäßig abhinas, acchinas. Auch hier liegt Analogic-bildung vor. Die 3. Sg. abhinat erzeugte nach dem Muster der schematischen Stämme die zweite abhinas, wie umgekehrt die zweite ahina: die dritte ahinat hervorrieß (Bartholomae, KZ 29, 581).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Auslaut hat natürlich ss vereinfacht werden müssen. Hier kommen in Betracht der Nom. Sg. masc. der as-Stämme, ferner 2. Sg. Injunktiv und Aor. act. der mit s auslautenden Verben, z. B. RV sumánās, śaśās, aghas. Wäre ss zu ts geworden, so hätte man hier ausl. t erwartet.

was sehr unwahrscheinlich ist. Denn eine solche Analogiewirkung hätte sich dann nicht auf die W. vas allein beschränkt.

Vollständig wertlos für die Annahme eines sekundüren Wandels von ss zu ts ist hinatsi MBh. 1, 98, 16 für \*hinassi, worauf Speyer, GGA 1897, 308 aufmerksam macht. Die Lesart hinatsi kommt nur in der Bombayer-Ausgabe (śaka 1811, p. 123 a) vor, wofür die Calcuttaer-Ausgabe, Vol. 1, p. 144, Vers 3910 f. hinasti liest. Der Sinn der Stelle erfordert eine 2. Sg.: uvāca rājā duḥkhārttaḥ parīpsan puttram ātmanaḥ | mā vadhīḥ kasya kā'sīti kim hinasti sutān iti ; puttraghni sumahatpāpam samprāptam te sugarhitam. Es ist zu erwarten, daß eine textkritische Ausgabe des MBh. die eigentliche Form \*hinassi an den Tag fördern wird.

Ferner will Johansson, IF 3, 211, mittelind. acch ,sein, bleiben' als ursprüngliches Fut. assyati zu as erklären, was aber falsch ist. Es ist entweder = ai. rcchati ,geraten in, stoßen auf (Pischel, Gr. d. Prākr. § 480), oder = urind. acch-, idg. es-sk, lat. escit, escunt, gr. ĕoze (vgl. Pischel, BB 3, 155 f.).

Hierdurch habe ich nachgewiesen, daß ss ganz sekundär nur in der W. vas infolge Analogiebildung zu ts geworden ist. Unrichtig ist daher die Vermutung O. Hoffmanns (Präsens 65), daß, die arische Form asi (ai. asi, aw. ahi) schwerlich aus as-si verkürzt sein wird, da diese Form wohl zu \*atsi hätte werden müssen'.

- § 7. a) Ist der auslautende Konsonant gleichlautend mit dem folgenden anlautenden Konsonanten, so wird im K-RV statt des Doppelkonsonanten häufig ein einfacher Konsonant geschrieben, wenn dem Anlautkonsonanten ein anderer folgt. Besonders zahlreich ist der Schwund von ausl. s vor anlautendem s + Konsonanten.
- s+st, s+sth>st, sth: 1, 24, 7:  $n\bar{u}cin\bar{a}$  sthur; 1, 30, 14:  $\bar{a}pt\acute{a}$  stotibhyo; 1, 33, 7:  $sunvat\acute{a}$   $stuvat\acute{a}$ s; 1, 82, 3:  $p\bar{u}rnavandhura$   $stut\acute{o}$ ; 1, 107, 2:  $s\acute{a}mabhi$   $st\bar{u}yam\bar{a}n\bar{a}h$ ; 1, 173, 13:  $es\acute{a}$   $st\acute{o}ma$ : 1, 178, 4:  $is\acute{a}$  stavate; 1, 183, 3:  $v'_i nu$   $sth\bar{u}t\bar{a}r\bar{a}$ ; 1, 190, 8: na  $stut\acute{o}$ ; 11, 22, 3:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über ai ducchunā und parucchepa habe ich eingehend in meiner Arbeit: Zur nominalen und verhalen Stammbildung in den indogermanischen Sprachen, (die noch im Drucke ist) gehandelt.

rádha stuvate; III, 51, 3: anehása stúbha; v, 10, 7: stutá stávāna; v, 10, 7: stotýbhya stávase; III, 21, 4: śacīva stokáso; v, 54, 3: hrādunívṛta stanáyad; v, 57, 2: sváśvā stha; v, 59, 3: cárava sthana; v, 83, 1: ābhí stuhi; v, 83, 2: parjánya stanáyan; v, 87, 5: hiraṇyáyā svāyudháso; vi, 12, 4: agní ṣṭave; vi, 28, 7: va stená; vi, 41, 3: hariva sthātar; vi, 46, 2: mahá stavānó; vi, 47, 30: ní ṣṭaniḥ; vi, 69, 6: samudrá sthaḥ; x, 57, 1: mántá sthur; x, 115, 7: vásu ṣṭave; x, 116, 6: ója sthiréva; vii, 2, 13: syá tvávato; vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV, v, 3, 5: kaśyapa stauti; iv, 14, 1: marudbhi stīrṇam; iv, 5, 33; tai stha; i, 11, 7: rathiraí stha.

s+sv>sv: II, 5, 7: svá sráya; III, 50, 1: indra sváhā: IV, 3, 11: āví svar; V, 14, 4: apa svah; V, 44, 2: yāsvar; IV, 2, 11: na svapatyáya; IV, 23, 6: sárgā svar; IV, 41, 7: gavísa svāpī; V, 87, 5: hiranyáyā svāyudhása; IX, 97, 39: padajňá svarvído; IX, 97, 36: pūyámāna svastí; IX, 108, 2: pītā svarvídah; Vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV, IV, 5, 30: tā svalahkrtās: IV, 10, 1: jáyamānā sv°.

s + sy > sy: 1, 32, 2: dhenáva syándamānā; 1v, 41, 10: pátaya syāma; v, 20, 4: góbhi ṣyāma; 111, 55, 22: vāmabhája syāma; 1x, 98, 5: iṣá syáma.

s + sr, s + sm > sr, sm: x, 17, 13: pará sruca; v, 7, 8: śúci sma; vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV, 11 6, 12: āpa sravantu.

 $\dot{s}+\dot{s}y,\ \dot{s}+\dot{s}r,\ \dot{s}+\dot{s}c$ : v, 45, 9: raghú syenáh; x, 92, 6: diva syenāso; iv, 50, 3, vii, 101, 4: mádhva scotanti; v, 44, 12: bāhuvṛktá srutavít; v, 54, 10: vósrā srathayantāha.

s+sn>sn: vgl. Verf.: Apokryphen des RV, p. 79, V. 27: •khacitai snāpitā.

t+tv > tv: v. 30, 5; viii, 62, 5; x. 134, 4:  $y\acute{a}$   $tv\acute{a}m$ ; iii, 19, 5; 1; viii. 3, 11; x, 95, 7; 118, 2:  $y\acute{a}$   $tv\~a$ ; i, 82, 6; viii, 64, 1:  $\acute{u}$   $tv\~a$ ; iii, 53, 4:  $\acute{t}$   $tv\~a$ ; viii, 45, 14; ix, 107, 2:  $c\acute{t}$   $tv\~a$ ; v, 79, 9:  $n\acute{e}$   $tv\~a$ ; vii,

8, 5: í tvé; v, 34, 9: ámava tveṣám; vII, 16, 4: yá tvémahe; vIII, 61, 9: mamanda tvāyā; II, 32, 2: tá tvemahe; I, 24, 11: tá tvā; vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV, IV, 5, 2: tátvám (= tát tvám).

t + ty, t + ts > ty, ts I, 88, 5:  $et\acute{a}$   $ty\acute{a}n$ ; I, 100, 17:  $et\acute{a}$   $ty\acute{a}t$ ; VII, 50, 1. 2. 3: vida  $ts\acute{a}ru\dot{h}$ .

d+dv, d+dy>dv, dy: vII, 33, 5: ú dyám; x, 47, 8: tá dyávāpṛthivī; vI, 44, 16: asmá dveṣo; vgl. auch Verf.: Apokryphen des~RV, v, 5, 11: udyām für ud~dyām.

j + jy > jy: IV, 27, 3: kṣipá jyām.

n + nv > nv: III, 38, 8; IV, 5, 7; 51, 9; VIII, 61, 11; і́  $n\tilde{v}$ ; III, 42, 2;  $kuvi~n\tilde{v}$ ; x, 27, 6:  $d\acute{a}r\acute{s}a~n\tilde{v}$ ; vgl. auch x, 100, 8:  $s\bar{a}vi\~{s}a~nya3k$  (=  $s\ddot{a}vi\~{s}an~nya1k$ ).

b) Ganz vereinzelt wird auch auslautender Konsonant vor einem gleichlautenden Anlautskonsonanten, dem ein Vokal folgt, im K-RV nicht geschrieben.

t+t>t: v, 29, 7: apaca túyam; vIII, 1, 11: yá tudát; x, 61, 11: í túranyan; III, 31, 5: í tá.

d+d>d: 1, 117, 22: yá dasrāv; 1, 165, 14: duvasyá duvase; 111, 34, 10: ābhava damitá.

s+s>s: III, 31, 7: aigirá sadyó; III, 55, 5: antárvatī suvate; III, 20, 1: devá sajóṣaso; IV, 1, 13: áśmavrajā sudúghā; V, 43, 2: mádhuvacá suhástā; V, 44, 3: haví sacate; V, 55. 5: dhenáva; VI, 22, 2: návagvā saptá; VI, 51, 11: sutrātása sugopāh; VI, 60, 1: bhúre sáhastamā; X, 117, 9: viviṣṭa sammātárā; X, 152, 2: na somapá; Vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV IV, 8, 8: sumanā súpratīkas; IV, 8, 8: śraddhāmanā satyamatih: II, 1 Anm., V. 5 a: bho sarpa; V, 5, 11: indra somasya; II, 14 Anm., V. 9 a: viṣṇu saumyena; III, 22, 1: viṣṭhā sataś; p. 112, Anm. zu V. 14 a: kuśika saubharo; Vgl. auch R-Mantra, p. 25 a: viṣṇu saumyena.

c+c>c: 1, 121, 13:  $bh\acute{a}ra$   $cakr\acute{a}m$ ; vII, 1, 22:  $bhrm\acute{a}$  cid; vIII, 2, 35:  $ap\bar{a}k\acute{a}$  cid. Da nun im K-RV für  $\acute{s}c$  häufig  $\acute{c}c$  und für  $\acute{c}c$  häufig  $\acute{s}c$  geschrieben ist (was auf eine gleichmäßige Aussprache

von śc und cc hinweist), so wird auch für ś + c ganz vereinzelt c geschrieben: viii, 39, 5: āgní cittréna; ix, 73, 9: dhírā cit; ix, 78, 4: devása cakrire; ix, 97, 52: bradhná cid; i, 22, 7: váso cittrásya; i, 49, 1: divá cid.

n+n>n: v, 31, 7: í nú; v, 40, 8: devá námaso; v, 47, 7: pratisthá námo; v, 24, 1: niṣṣidhā no; v, 41, 9: vardhá naś; v, 43, 11: śagmá no; v, 46, 3: bhagá nú; vIII, 26, 20: á no; I, 24, 12: í náktan; II, 23, 4: dáśā ná; III, 53, 23: áśvā nayanti; v, 57, 7: práśasti nah; vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV IV, 5, 30: kartī nṛn.

m+m>m: IV, 31, 2:  $m\'ad\bar{a}n\bar{a}$  m'a'm'hisho; IV, 53, 1: v'arya mah'ad; V, 55, 2: u'a'nt'arikṣa mamire; V, 61, 15:  $y\bar{u}y\'a$  m'artam; V, 62, 2:  $v\bar{a}$   $m\'atravaruṇ\bar{a}$ ; V, 65, 5: vay'a m'atr'asya; V, 65, 6: yuv'a  $m\'atrem\'a\~n$ ; VI, 50, 1: v'aruṇa m'a tr'am; X, 102, 9:  $g\'av\bar{a}$  m'adgalah; X, 119, 8: prthiv'a mah'am; IX, 63, 17:  $\bar{\iota}$  mrjanti, Vgl. auch Verf.: Apokryphen des RV IV, 8, 1:  $m\'edh\bar{a}$  m'ahyam (= m'edham m°); I, 4, 9: a'adhipatya me; I, 12, 7: h'avanta m'es'an; I, 5, 9: krnuta  $m\~a$ ; I, 9, 1: avirukthya  $man\bar{a}$ .

§ 8. Diese Orthographie, die auch den Apokryphen des RV (siehe die Ausgabe des Verf.) eigen ist, bildet einen Überrest der alten phonetischen Schreibweise. Im Satzsandhi scheint die Geminata als gedehnter einheitlicher Konsonant gesprochen zu sein, wie wir auch im Deutschen in geläufiger Rede fast überall die Geminativa einfach sprechen (vgl. Sievers, Phon. 195), z. B. sprechen wir: qiptrost (= giebt Trost), lärmachen (= Lärm machen), mosits (= Moossitz), nótūn (= Not tun), haupton (= Haupt-ton), Magtum (= Magdtum), volkschprache (= Volks-sprache). Bereits Rk-Prāt. kennt diese auf der Aussprache beruhende verkürzte Schreibweise, vgl. Rk-Prāt. § 774: anyonyena ryanjanānām virāgo ,ein Konsonant fallt vor einem ihm entsprechenden Konsonanten aus'; und ferner § 815: sangyogānām avikramanam ,es tritt Unterdrückung der Verdopplung ein'. Für tam im mejanti RV IX. 63, 17 lesen sämtliche Handschriften tam ī mṛjanti, auch Rk-Prāt. § 302 bestätigt diese Schreibung, die der Padap, dagegen richtig in tam īm mrjanti auflöst. Das r von āvar támaļ RV 1, 94, 4 wird mit der Einsetzung der volleren Schreibung: āvart tamah verständlicher (WACKERNAGEL, AiGr. § 261). RV vi, 58, 3 überliefern sowohl die Manuskripte als auch der Padap. kṛta śrára für ursprüngliches kṛtáś śráva, wofür in den beiden Parallelstellen MS IV, 14, 16; TBr. II, 5, 5, 5 richtig die vollere Schreibung kṛtáḥ śráva steht (vgl. Pischel, Ved. Stud. 1, 13). RV 1, 31, 3: bhava sukratūyá für bhavas sukratūyā (was bereits Benfey und Grassmann vermutet haben). Auch Nirukta 2, 1 kennt die verkürzte Schreibung des Veda. Die betreffende Nirukta-Stelle zählt die grammatischen Unregelmäßigkeiten auf, die dem vedischen Exegeten entgegentreten. So heißt es dort: athāpi varņalopo bhavati tatvā yāmīti, athāpi dvivarņalopas tyca iti. Dieses übersetzt Roth, ZDMG 48, 710 treffend folgendermaßen: "Es kommt auch vor, daß ein Buchstabe ausfällt, wie bei tatvā yāmi, und daß zwei Buchstaben ausfallen, wie in trea (tryrea). Das Zitat ta tvā yāmi ist aus RV 1, 24, 11 genommen und wird in K-RV in der Tat so überliefert, während die übrigen Ausgaben die volle Schreibung tát tvā yámi haben. AV IV, 19, 6 tadyām eti, das verkürzt ist aus tád dyám eti löst der Padap. fälschlich in tát yám auf, statt, wie es der Sinn ergibt, in tát dyám .das geht zum Himmel', vgl. Roth, ZDMG 48, 104. Für ksetriyát tvā AV II, 10, 1 lesen alle Manuskripte und auch die Paippalādā: ksetriyātvā (vgl. Roth, ZDMG 48, 102). Auch Sāyaņa hat diese Stelle ebenso wie der Padap, mißverstanden. Für krūram marksyāmahe liest MS IV, 1, 9 krūra marksyāmahe (vgl. Delbruck, Festgruß un Böhtlingk 23). Noch in den Handschriften des Man. Gr. ist zuweilen Konsonantenvereinfachung vor identischen Konsonanten eingetreten (vgl. Knauer, Mān. Gr., Einl. xxxiv).

Am längsten und häufigsten war der Abfall des s vor s + Muta durchgeführt. Dieses wird auch besonders im Rk-Prät. § 225 (iv, 12°, Taitt. Prät. 9, 1, Väj. Prät. 3, 12, Käty. zu Päņ. 8, 3, 36 gelehrt und Rk-Prät. § 791 bezeichnet es ausdrücklich als eine fehlerhafte Schreibung, wenn man Visarga vor anlautendem s, dem ein stummer Verschlußlaut folgt, schreibt. Diese Eigentümlichkeit kommt in zahlreichen alten Handschriften vor, vgl. SV ed. Benfey, Einl. xLv, MS xLu, Mantrapätha, ed. Winternitz, Introd. xLviii, Karmapradīpa,

ed. F. Schrader, p. 6, Brhdev., ed. Macdonell (vgl. Scheftelowitz, ZDMG 59, 427), Man. Gr., ed. Knauer, Einl. xxxvIII. Alle Handschriften des AV lesen 1, 12, 1: vātabhrajā stanayan (Padap, vātabhrajāḥ stanayan), vgl. Whitney, AV-Prāt. II, 40. In AV xx, 127, 1, Apokryphen des RV v, 8, 1 (p. 155) ist nārāśamsá stavisyate für nārāśamsas sto überliefert. "In dieser verkürzten Schreibweise werden vedische Stellen auch in den grammatischen Werken zitiert (Sarvänukr, Pāņ, Siddh. K.). Einzelne vedische Handschriften haben sporadisch die volle Schreibweise, andere jedoch auch an solchen Stellen die verkürzte, so daß ich glaube, daß sie durchweg wenigstens in den Veden herzustellen ist (Benfey SV xlvi). Auch Roth ZDMG 48, 102 macht darauf aufmerksam, daß diese verkürzte Schreibung selbst in den Brähmana und guten Handschriften der Upanisaden vorherrschend ist und vereinzelt ihre Spuren in der ganzen Literatur auch in den Inschriften zurückgelassen hat (vgl. auch Weber, Ind. Stud. iv, 318). Bollensen, Or. u. Occ. ii, 477, ZDMG 45, 201 hatte zuerst darauf hingewiesen, daß im Veda ausl. s vor Konsonantengruppen mit anlautendem s spurlos verschwindet.

§ 9. In K-RV ist bereits das Bestreben bemerkbar, die vollere Schreibung einzusetzen: 1. 34, 2: skambhásas skabhitása; 1, 58, 5: rájas sthātúś; 1, 62, 1: swyktíbhis sturata; v. 13, 2: agnés stóman; x. 74, 7: bhanqurávatas skabhāyáta.

Bei der Restituierung von s und n sind dem K-RV zuweilen Fehler unterlaufen, indem in einigen Fällen mit Unrecht ein s, n ergänzt ist. Iv, 1, 7: satyás spārhá; Iv. 17, 2: rghāyántas subhīah; v. 79, 6: maghonis sāríṣu; vII, 60, 3: áyuktas sapta; vII, 77, 3: náyantis sudṛṣīkam; vII, 81, 2: vyúṣis súryasya; x. 55, 5: mamāras sá; I, 23, 23: páyasvānnagna; I, 164, 37: ásminninyás; III, 17, 3: vidvānnátha; vII, 49, 2: astabhnān nákam; vI, 50, 14: utánno; x. 48, 10: gopán némam; x, 93, 12: tanán ná. Mit Unrecht liest Bartholomae, Stud. I, 48 RV 65, 1 \*paśván ná tāyúm für paśvá ná tāyúm, vgl. Geldner, Ved. Stud. I, 161, Pischel, GGA 1890, 539.

§ 10. Dieselbe verkürzte Schreibweise wie im ältesten Indischen findet sich in den verschiedensten Sprachen. So hatte die

ältere, dem Awesta-Alphabet zugrunde liegende Schrift die Eigentümlichkeit, daß wenn ein auslautender Konsonant mit einem gleichen Konsonant zusammenstieß, für diese Geminata nur ein Konsonant gesetzt wurde. vindātəm yt 17, 26 für vindāt təm, mēi tū yt 10, 69 für möit tā (Bartholomae, Grdr. Iran. Phil. 1, p. 158). Für aem möi y 29, 8 haben noch mehrere Mss. aēmõi. Die ursprüngliche Schreibung für masitəm mazantəm y 62, 4 bieten die Mss. K 5, J 15: masita mazo, vgl. auch Ms. J2: masəta mazo. Für oram månhō y 7, 18 hat Ms. J, oramånhō. Die Diaskeuasten der Sasanidenzeit haben nun bei der Umschrift in das neue Alphabet den fehlenden Konsonanten, soweit sie ihn noch erkennen konnten, ergänzt. An manchen Stellen haben sie aber infolge falscher Exegese mit Unrecht angenommen, daß ein gleichlautender Konsonant ausgefallen sei und so entstanden z. B. aēšəm mahya y 48, 12 (so alle Mss.) für ursprüngliches aēšəmahya, yōm mōi y 46, 19 (so die meisten Mss.) für yō mōi. Für tarā mano y 45, 11 haben die meisten Mss. tarām mano, ebenso ašīm mo y. 43, 12 für asī mo. Für ofraozta mana Vd. 19, 9 ist auch fraoxtom mana überliefert (vgl. auch Verf. ZDMG 59, 788 f.).

In den ältesten griechischen Inschriften wird ein wortschließender Konsonant vor einem gleichlautenden wortbeginnenden Konsonant stets ausgelassen; z. B.:

σ + στ > στ: ὅστείχεις. εἰστήλην, εἰστέρανον, τῆστοὰς, τουστρατηγους (vgl. Meisterhaus, Gr. att. Inschr.3, p. 91); ταστηλας (I. G., ed. Roehl, 1882, p. 136).

 $\sigma + \sigma x > \sigma x$ : ἄρχοντο Σκιροφοριώνος (CIA IV, 2, 830 b), ἐ Σκίαθον (CIA IV, 1e, 62 b).

σ  $\stackrel{\leftarrow}{+}$  σπ > σπ: τοισπειρασι, τασπονδας (Meisterhaus  $^3$ , p. 91).

σ + σφ > σφ: εισφηνας, τουσφηνισκους (Meisterhaus<sup>3</sup>, p. 91).

 $\sigma + \sigma > \sigma$ : ἐρυσσερία (CIA II, 3688, 4), ἀνατω συλην (I.~G., ed. Roehl 1882, p. 73), τισυλώ (Roehl, p. 73), αδίχω συλώ (Roehl, p. 73).

τ + τ, τ + θ > τ, θ. ark. απτά = αὰτ τά (Hoffmann, GrD. 1, 225), att. ποτους (= πὸτ τούς) Roehl, p. 69; απτονὸε (Roehl, p. 69); απθυτας = αὰτ θυτάς (Roehl, p. 181).

ν + ν, μ + μ > ν, μ: καταπατείνιν (= καταπατείν νιν, Collitz 3340, 115, W. Schulze, Hermes 28, 23), ωμηναποι = ώμην νάποι (Βαυνακ, Stud. 1, 114, Nr. 60, 17, W. Schulze, Hermes 28, 23); ἐαμη = ἐαμ μή, Τηλυγέτημε = Τηλυγέτημ με (W. Schulze, Hermes 28, 23). Vereinzelt kommen solche vereinfachte Schreibungen auch in griechischen Codices vor, vgl. W. Schulze, Hermes 28, 23. ,Im Umbrischen kommt die Doppelschreibung der Konsonanten in nationaler Schrift gar nicht, in lateinischer Schrift nur sehr spärlich vor, einzig auf dem jüngsten Stück, den vier Zeilen von vnb, wird die Gemination häufiger (vgl. BÜCHLER, Umbrica 187)' (v. Planta, Gr. d. Osk.-Umbr. 1, 54); z. B. umbr. fonsir = fons sir, mersei = mers sei. Bekanntlich ist auch im ältesten Lateinischen die Bezeichnung doppelter Konsonanten durch die Schrift nicht üblich gewesen (vgl. Stolz<sup>2</sup> 253 f.). Dieses wird auch ursprünglich im Gotischen der Fall gewesen sein, vgl. Joh. 7, 51: manna nibai für mannan nibai; 11 Kor. 4, 5: unskalkans für uns skalkans; 11 Kor. 13, 3: sokeibis für sokeib bis. Diese verkürzten Schreibungen lassen sich auch im Altisländischen belegen, z. B. kua hat = kuah hat, drepe ha = repeh ha, a hat = ah hat, tóko mér = tókom mér, hei mon = heim mon, vé róm = vér róm (vgl. Noreen, Aisl. Gr. 3 § 275, Anm. 1). Im Altschwedischen schwindet häufig auslautendes s vor anlautendem s im Satzzusammenhang, vgl. Noreen, Aschwed. Gr. § 322, 2, z. B. fore grāt skuld = fore grāts skuld, værh sins = værhs sins. Im Altsächsischen vgl. skaltu für skalt thu, untat für unt that, mahtu für maht thu (Holthausen, Altsächs. Elementarb. § 205). Solche Vereinfachungen finden sich auch im Litauischen (vgl. Schleicher, Lit. Gr., p. 28, Leskien und Brugmann: Lit. Volkslieder 9 u. 292 ff.; Wiedemann, Handb., p. 33), z. B. gesprochen: béru-žirgu-szériau = bérus žirgus szériau; usavé = ùsz savē, kàtàs = kàt tùs (Brugmann, Lit. Volksl., p. 294).

Während im ältesten Indischen auslautender Konsonant vor einem entsprechenden anlautenden Konsonanten häufig geschwunden ist, so ist dagegen die zwischen zwei Vokalen stehende Geminata im Wortinlaut nie vereinfacht worden. Dieses kommt daher, daß im ersten Fall die beiden gleichlautenden Konsonanten zweier syntak-

tisch eng verbundener Wörter nicht getrennt gesprochen wurden, sondern als ein langer Konsonant hörbar waren. Dagegen sind die Doppelkonsonanten im Wortinnern als zwei selbständige Laute in der Aussprache empfunden worden, welche eine Implosiva und eine Explosiva wiedergeben. Die Silbengrenze liegt also hier in der Mitte des Konsonanten. Deshalb hat auch das Mittelindische eine solche intervokalische Geminata stets bewahrt.

§ 11. In K-RV wird wortinlautendes t, dh, dem ein kurzer Vokal vorhergeht, regelrecht vor r verdoppelt; z. B. mittrá-, rettrá-, sáttru, áttri, grádhra-, raddhrá-, mradhrá-, siddhrá-, áraddhra-, mikuddhrỹag x, 22, 12. Ganz selten wird auch s, s vor r verdoppelt, so viii, 4, 16: ussriyam; v, 79, 1. 2. 3: satyássravasi.

Vereinzelt findet die Verdopplung eines Konsonanten auch vor y, v statt. iddhyase x, 191, 1, buddhyamāne 1, 29, 3, buddhyaddhvam x, 101. 1, ábuddhyamānāh 1, 124, 10, rddhyāma 1, 31, 8, yuddhyanti vIII, 47, 8, viddhyatam vII, 104, 5, yúddhyamānās x, 25, 9, krddhy úrjam IX. 64, 14, vardhassva vIII, 44, 2, ratthyo x, 130, 7, adhvarássya x, 1, 5, kássyāt v, 70, 4.

Nach einem auslautenden Vokal oder Anusvara ist anlautender Konsonant, dem r, y, v folgt, in folgenden Fällen verdoppelt worden vi. 35. 5: āṅgirasáṃ bbráhmaṇā; vi, 36, 5: tu śśrudhi; vii, 2, 11: suputtrā ssváhā; viii, 66, 12: śariṣṭha sśridhi; x, 38, 2: sádane vvýūrṇuhi; x, 18, 2: aíta drághīga; v, 32, 10: devi ssvádhitir.

Daß diese Schreibweise alt ist, beweist Rk-Prāt. § 378 f., welches vorschreibt, daß sowohl im Inlaut als auch im Anlaut der erste Buchstabe einer Konsonantengruppe, dem ein Vokal oder Anusvara vorhergeht, verdoppelt wird. Und Rk-Prāt. § 816 sieht es sogar als eine fehlerhafte Schreibung an, wenn diese Verdopplung unterbleibt.

Inschriftlich ist diese Verdopplung eines Konsonanten vor r, y, v im Wortinlaut sehr häufig, z. B. puttrah, pauttrena, puttrena, attra (6. Jahrh., Ep. Ind. III, 1 ff.), pauttra, agnihottra, mātapittror, bhūmicchiddra, bhaddra (auf der Torkhede-Platte, 9. Jahrh., Ep. Ind. III, 53). proddyat, rājjya, chittra, vichittra, pāttre, yattra (Ep. Ind. I, 148 ff.), puttraṃttrayī (Ep. Ind. I, 179 ff.); addhyāsya (Ep. Ind. IV, 2),

avabuddhya (Ep. Ind. IV, 23), garudaddhvaja (Ep. Ind. IV, 145. 148), buddhyase (IV, 148), rājaputtra (IV, 245), nakṣattre (IV, 309), vikkramākkrānta (III, 50). vibhūttyai (III, 80), maddhyame (III, 80), ovikkramānām (III, 130), maddhye (III, 158, Z. 140), parākkrama (III, 259), bhāgiratthyamala- (III, 259), ddhruvam, ddhvāmtu (IV, 2).

Diese Konsonantenverdopplung reicht bereits in die vedische Zeit hinein. 'Daß die Inder in solchen Fällen wirklich Doppelkonsonanten hörten und die Silbengrenze in den doppelt geschriebenen Konsonanten hineinfiel, zeigen manche alte Etymologien: Die heiligen Texte deuten ved. satyám (aus sá(n)t "seiend" mit Suff. ya) als zusammengesetzt aus sat-tyam oder satti-yam (ŚBr. 14, 5, 31; 14, 8, 6, 2, Kauṣ. Up., Ind. Stud. 1, 402. AA 1, 2, 5, 5), ved. putrá (aw. pu3ra) wird von Viṣṇusm. 15, 44, Nir. 2, 11; M 9, 138 usw. an in put-tra "vor der Hölle schützend" zerlegt, wobei pud "Hölle" ad hoc erfunden ist' (Wackernagel, AiGr. 1, 113).

Diese Verdopplung findet in den verschiedensten Sprachen ihre Parallele. So ist in der lateinischen Vulgärsprache häufig eine Explosiva vor r geminiert worden. Die inschriftlichen Formen gehören hauptsächlich dem Boden Afrikas an, z. B. frattre CIL viii, 111; lattrones CIL vIII, 2728; mattrona CIL vIII, 7251; suppremis CIL VIII, 7251; aggro CIL III, 2448 (vgl. Seelmann, Ausspr. d. Lat. 122. 124, Bücheler, Comm. Momms. 239). Dieses geschieht auch im Italienischen, vgl. Affrica, fabbrio, febbre, labbro, Febbrajo. Im Oskischen wird vor i, v, r geminiert, vgl. v. Planta, Gr. d. Osk-Umbr. 1, 538 ff., z. B. meddikiai, dekkviarim, alttrei. Im Thessalischen ist ein Konsonant vor i verdoppelt, vgl. W. Schulze, Quaest., p. 195 A und 527, z. Β. (ἐξέιαν, προξεννισύν, πόλλιος, ταριμίαν, Παυσαννίας. Über ähnliche Geminationen einfacher Konsonanten in den griechischen Papyri vgl. E. Mayser, Gr. d. Gr. Papyri, p. 216 ff. In den westgermanischen Sprachen werden alle einfachen Konsonanten außer r nach kurzem Vokal durch folgendes j verdoppelt, vgl. Braune, PBB 7, 105 ff., Ahd. Gr. § 96, KAUFFMANN, PBB 12, 538 ff., Sievers, Ags.  $Gr.^3$  § 228, Noreen. Altisl.  $Gr.^3$  § 269, Aschw. Gr. § 296. Im Altisländischen wird auch k nach kurzem Vokal vor  $\epsilon$  verdoppelt,

- z. B. slokkua neben slokenu, rokkua: got. riqia. Im Altschwedischen werden nach kurzem Vokal t, k vor r geminiert, z. B. smikkra, bættre (Noreen, Aschw. Gr. § 296). Im Angelsächsischen werden häufig t, c, h, p nach kurzem Vokal durch folgendes r, l verdoppelt, z. B. ags. bittor, wæccer, æhher, æppel (Sievers, Ags. Gr. § 229).
- § 12. Im K-RV findet jedoch nach langem Vokal nie eine phonetische Verdopplung statt; z. B. vrttrá- aber várirahatyāya m, 37, 1, rátr $\bar{\imath}$ , stotrá, ks $\dot{e}$ tra-, pátram, dātram. Dieses stimmt mit Rk-Pr. und Pāṇ. überein. Nach Rk-Pr. § 390 verbietet Śākala die phonetische Verdopplung eines Konsonanten, wenn ihm ein langer Vokal vorhergeht. Und Pāṇ. 8, 4, 52 lehrt, daß nach der Ansicht aller Lehrer die Verdopplung nach einem langen Vokal unterbleibt. Bei der phonetischen Gemination schließt nämlich der erste Laut die Silbe kräftig ab, wobei der vorhergehende Vokal nur kurz sein kann. Daher findet auch in den obgenannten germanischen Sprachen, welche einen Konsonanten nach kurzem Vokal vor j, v, r geminieren, nach langem Vokal keine Verdopplung statt (vgl. z. B. Sievers, Ags. Gr. § 229).
- § 13. a) Im K-RV wird ein zwischen Nasal und d, dh stehendes g nicht geschrieben.

andhve x, 100, 10 (ebenso MM und Padap.), yundhvam v, 56, 6 (dagegen MM und Padap.: yungdhvam); andhi ix, 5, 10; x, 156, 3 (ebenso MM und Padap.. dagegen Aufr. angdhi), vrndhi vi, 75, 12, x, 87, 11 (ebenso MM, Padap.), II, 24, 15: prndhi (ebenso MM und Padap., dagegen Aufr. prngdhi), vgl. auch AV III, 6, 3: bhandhi.

Diese Regel stimmt mit Vāj. Prāt. 6, 30 überein, nach welcher ein Verschlußlaut zwischen Nasal und einer Media schwindet. Häer ist der tönende Verschlußlaut g deshalb verloren gegangen, weil er in der Aussprache nicht besonders gehört worden ist, sondern phonetisch mit dem Klang des n zusammengefallen ist.

b) Dagegen ist in K-RV die Lautgruppe  $\dot{n}k$  vor folgendem Konsonanten nie reduziert worden:

ankte, pankti-, prinktam, prinkte, vánkri, vgl. auch VS: dhunkṣā, SV: yunkṣva (fünfmal); Vāl. viii, 4: cankṣamata (vgl. Verf. Apokry-

phen des RV, p. 41), AV xi, 20, 13: pra-yunkṣe; iii, 12, 6: vṛnkṣva, Chand. Up. iv, 1, 2: prasānkṣīs (sañj), nankṣyāmi (Nala), nankṣyasi (Bhagavadg.), sisankṣati (ŚBr.), bhankta (MBh.), abhānkṣīt (Ep.), fut. bhankṣyati (Ep.), kānkṣati (z. B. Bhagavadg. 5, 3), kānkṣitam (Bhagavadg. 1, 33). Ganz vereinzelt kommt auch hier die verkürzte Schreibung vor: AV x, 10, 7 śinte, ante (viii, 3, 15; xii, 3, 13), panti, ferner Maitri Up. 4, 3: anti (= ankti), inschriftlich pantih (Ep. Ind. iv, 2), pantiratha (Ep. Ind. iii, 148, iv, 2). Hier liegt mittelindischer Einfluß vor, denn das Mittelindische duldet im Inlaut nicht mehr als zwei aufeinanderfolgende Konsonanten, z. B. prākr. pamti (= ai. pankti), mamti (= ai. mantrin), vgl. Pischel, Gr. d. Prākr. § 269. Über mittelindischen Einfluß auf alte vedische Handschriften wird im weiteren noch gehandelt werden.

Bartholomae, KZ 29, 50, Grdr. ir. Phil. 1, § 24 nimmt daher ohne Berechtigung an, daß ein zwischen Nasal und Geräuschlaut stehender Verschlußlaut bereits in der arischen Grundsprache eine bestimmte Reduktion erfahren habe. Alsdann sei dieser Verschlußlaut sehr frühzeitig im Indischen ebenso wie im Iranischen geschwunden. Der Ausfall dieses mittleren Konsonanten ist vielmehr Sonderentwicklung des Iranischen. So setzt z. B. RV pratyank sa (1x, 80, 3, vgl. Rk-Prāt. § 325, Ath. Prāt. 2, 9) ein vorind. \*pratyanks sa voraus, dagegen wäre ein vorindisches \*pratyans sa entsprechend dem Aw. paityas, fras zu \*pratyam (bzw. \*pratyam) sa geworden.

Auch im Altnordischen fällt ebenso wie im Iranischen von einer aus drei Konsonanten zusammengesetzten Gruppe der mittlere Konsonant aus, z. B. Dums aus Dumbs, synger: syndogr (vgl. Noreen, Anorw. Gr. § 281). Im Ahd. wird die Lautgruppe skt zu st vereinfacht, z. B. praet. wiskta = wista zu wisken "wischen" (vgl. Braune, Ahd. Gr. § 146, Anm. 5).

§ 14. K-RV hat im Inlaut vor einem Verschlußlaut nie Anusvāra, sondern stets den dem Verschlußlaut entsprechenden Klassennasal. Ursprünglich auslautendes m wird vor folgendem anlautenden Verschlußlaut im Satzsandhi in den Nasal gleicher Artikulationsstelle umgewandelt. Nur vor Labialen steht im K-RV zuweilen m; z. B.

RV II, 17, 8: bhoján tvám indra (MM: bhojám tvám imdra); II, 17, 9: váraň jaritré (MM: váram jaritré); II, 18, 2: áram prathamám; I, 89, 9: gántos; II, 25, 1: yújaň kṛnute.

Dieses schreiben auch Rk-Prāt. § 225, Sarvasammata Ś. 1, 32, Pāṇ. 8, 4, 58 vor. Bereits Śākalya hat diese Aussprache vorgefunden. Daher hat er sich in seinem Padap. zuweilen bei der Auflösung einzelner, auf Nasal auslautender Wörter, die vor anlautenden Nasalen stehen, geirrt, z. B. RV IV, 11, 6: yán nipási (aus yám ni-pāsi, vgl. Bartholomae BB 15, 191) ist nach Padap. = yát ni-pāsi. Hätte die Müllersche Schreibweise yám nipási schon zur Zeit Śākalyas bestanden, so wäre dieser Irrtum unmöglich gewesen. RV IV, 24, 6: ávivenan tám aus ávivenam tám, vgl. RV IV, 25, 3. Die Auflösung des Padap.: avi-venan tám setzt nur die Aussprache des K-RV voraus. Aus Müllers Schreibweise ávivenam tám läßt sich dieser Fehler unmöglich erklären (vgl. auch Wackernagel, AiGr. 1, § 283). RV x, 95, 12, Padap.: cakrán náśru ebenso x, 95, 13: cakrán ná. cakrán steht hier für cakrát, denn der N. Sg. des Part. vom Intensivum (kir) hat t, vgl. Lanman, Noun Inft. 505.

§ 15. Im K-RV wird auslautendes m + anlautendes v bzw. y stets zu mvv, myy, z. B. II, 25, 1: yámyyam yyújah krnute; III, 36, 11:  $n_i^*tamam$  vvájasātau; vI, 48, 14: tám vva indran ná sukrátum vvárunam; I, 110, 4: samvvatsaré; I, 193, 2: samyyátah. Auch inschriftlich ist diese Schreibweise belegt, z. B. E. I. III, 22: samyyuga; E. I. III, 59: samvvatsara; E. I. III, 259: samvvatsare, paradattā[m]vvā.

Nach Rk-Prät. § 226 soll diese Lautverbindung zu mvv, myy werden. Rk-Prät. § 395 und 418 legt die Silbengrenze zwischen diese Geminata, also yány yany yájan krnute.

Auslautendes m, n wird in K-RV vor anlautendem l zu mll bzw. mll, z. B. x, 71, 2: bhadraíṣāṃ llakṣmír; Khila 111, 10, 2 (s. Verf. Apokryphen des RV, p. 95): imám llokám; Khila 11, 9, 2: tám lloké.

Dieses lehrt auch Rk-Prät. § 226 f. Müller schreibt dagegen stets einfaches l.

§ 16. In K-RV steht vor infautendem s, s,  $\acute{s}$ , h nur Anunāsika und niemals Anusvāra. Ebenso wird auslautendes m vor fol-

gendem anlautendem s, s, s, h, r stets zu m; z. B. hamsi, arcīmsi, māmsam, kramsate, vimsatim, mamhistham, vṛṣabham śáṇḍikānām (11, 30, 8), udáram sápītibhir (v111, 1, 23), adhvaráṇām haskartáram (1v, 7, 3), sattrácīm rātím (v11, 56, 18), airayam ródasī (1v, 42, 3).

Diese Orthographie lehrt auch Rk-Prāt. § 234. In MS und in Mān. Gr. wird finales m nicht nur vor Zischlauten, r, h, sondern auch vor y und v zu Anunāsika.

§ 17. In K-RV wird vereinzelt auslautendes n vor anlautendem s,  $\acute{s}$ , h, r zu  $\check{m}$  und vor Labialen, v, y, zu m.

1, 105, 17: devám havate; 1, 171, 2: námasvām hṛdā; 1, 100, 6: ahám sátpatih; 1v, 3, 15: imám spṛśa; 111, 22, 1: yásmim stómam; 11, 11, 3: cākám stómeṣu; 1v, 42, 3: vidvám sám; 1v, 31, 10: asmám sahásram; 1, 95, 10: dhánvam srótah; 1, 104, 2: tám sadyó; 11, 24, 1: mīḍhvám stávate; v, 56, 9: yásmim sújātā; 1, 95, 1: svadhávām śukró; x, 161, 4: hemantām śatám; Vāl. 7, 3: venúm śatám; v, 30, 3: ávidvām śṛṇavac ca; x, 35, 2: párvatām śaryaṇávatah; 1, 63, 5: vajrim śnathihi; 1, 100, 7: raṇayam śúrasātau; 1, 102, 6: karmam śatámūtih; 1, 181, 7: áyāmam śṛṇutam; 11, 12, 10: ámanyamānām śárva; vii, 24, 5: asmím śūra; x, 85, 37: pūṣám śivátamam; Vāl. 6, 3: gamam śṛṇvantu; 111, 20, 5: vásūm rudrám; viii, 9, 4: mádhumām vājinīvasū; 1v, 31, 10: asmám víśvā; 1, 14, 7: tám yájatrām ṛtāvṛdho; vi, 31, 5: āṅgirasám bráhmaṇā; vii, 104, 9: tám pradadātu.

In den Füllen m s, m s, m h scheint der Sandhi des Wortinlautes auf den Auslaut übertragen zu sein (vgl. vamsat Aor. v. van). Schon zur Zeit des Śākalya gab es bereits derartige Beispiele, denn alle Manuskripte lesen 1, 118, 1: svávām yātu (Padap. svavān yo); 11, 4, 5: jujurvám yó (P. jujurván); vii, 91, 3: pivoannám rayivýdhas; ix, 107, 1: dadhanvám yó; x, 132, 3: dadvám vā (vgl. Rk-Prāt. § 287); vi, 3, 7: dám supátnī (P. dám), dagegen x, 99, 6: pátir dán sadaksám (P. dán); i, 120, 6: pátī dán.

In den Khila-Texten wird vereinzelt auslautendes n nicht nur vor s und Labialen, sondern auch vor anlautendem j, n und Den-

 $<sup>^1</sup>$  Vgl. Pischel, Ved. Stud., 11, 100, Bartholomae, IF 8, 242. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXI. Bd.

talen zu m; z. B. Kh. v, 1, 3: kakṣīvām samvananam (siehe die text-krit. Anm. zu dieser Stelle in meiner Ausgabe), Kh. v, 7, 4 q: viṣam patnīh; Kh. v, 7, 11: śaśamam narah; Kh. v, 7, 4 kl: tām juṣatām; Kh. v, 6, 8 b: •āyuṣmām jarad; Kh. III, 10 Anm., Vers 19 b: juhvám jápamś (Apokr., p. 97); Kh. IV, 2 Anm., Vers 8 b: tām tārayati (für tān t•); Kh. v, 7, 1 a: varṣmam diva; Kh. IV, 6, 8: ābadhnam dākṣāyaná.

Auch im Mān. Gr. kommt diese Erscheinung sporadisch vor, z. B. 1, 4, 2: sarasvām nāmāsi; 1, 4, 13: rudrām na; 1, 10, 11a: jayām juhūyāt; 11, 6, 5: jayām hutvā (vgl. Knauer, Einl. xxxiv). Ferner in den Sanskritbruchstücken aus Idykutšari, die in der zentralasiatischen Brāhmī abgefaßt sind, vgl. Pischel, Sitzungsber. Berl. Ak. Wiss. 1904, 812 ff.; so fol. 160 b: āyuṣmām duḥkham, fol. 166 b: labdhavām dīrgha, fol. 160 a: naivāntavām nāna, fol. 171a: bhagavām pīṭhā. Selbst inschriftlich ist es vereinzelt zu belegen, so yasmim nissīma EI 4, 319, amna EI 4, 319.

§ 18. Auslautendes n bleibt sonst in K-RV vor anlautendem s, s regelrecht bestehen, ohne daß ein t eingeschoben wird. Z. B. ávardhayan subhágam III, 1, 4, akrnvan svádhitim III, 2, 20.

Nach Rk-Prāt. § 236 und Pāņ. 8, 2, 30 ist der Einschub von t nicht nötig, sondern wird nur von einigen Lehrern gefordert (eke  $\bar{a}hu\dot{p}$ ), dagegen lehrt Ath-Prāt. 11, 9 diesen Einschub.

Die Annahme, daß das t etwa lautgesetzlich wäre, ist unberechtigt, denn das nt  $s^{\circ}$  erscheint nicht nur für ursprüngliches nt  $s^{\circ}$ , ns  $s^{\circ}$ , nts  $s^{\circ}$ , 1 sondern auch für ursprüngliches n  $s^{\circ}$  (Voc. und Loc. der n-Stämme und Loc. des Pron.). Im  $\mathbb{R}V$  gibt es nur sehr wenige Beispiele, in denen n  $s^{\circ}$  auf ursprüngliches nt  $s^{\circ}$  (3. pl. Impf., Aor., Injunct., 3. Sg. der Verba mit wurzelhaftem n) zurückgeht. Kaum der sechste Teil von den vorhandenen n  $s^{\circ}$ -Verbindungen läßt sich auf ein ursprüngliches nt  $s^{\circ}$  zurückführen. Eine von mir vor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> LESKIEN (Deklination, p. 20 f.) nimmt für den Nom. Sg. masc. des Part. präs. act. an, daß ,bei dem Consensus zwischen Latein, Litauisch und Sanskrit die Wahrscheinlichkeit einer sehr frühen, bereits vor der Sprachtrennung erfolgten Assimilation des t, also einer als -ans anzusetzenden Grundform, nicht zu leugnen sei'. Ähnlich auch ΒΑΕΤΗΟΙΟΜΑΕ, ΚΖ 29, 510 und 518.

genommene Zählung der ersten drei Bücher ergibt folgendes Resultat. Im ersten Buche kommen im ganzen 42 n s-Verbindungen vor, wovon 17 Fälle auf ursprüngliches ns so, 6 Fälle auf ursprüngliches nts so, 12 Fälle auf ursprüngliches n s und nur 7 Fälle auf ursprüngliches nt s zurückgehen. Im zweiten Buche zähle ich im ganzen 19 Fälle, von denen je vier auf ursprüngliches ns so und nts so, acht auf ursprüngliches n so und nur drei auf ursprüngliches nt so hinweisen. Ein ähnliches Verhältnis herrscht auch im dritten Buche. Im ganzen finden sich dort 24 n so-Verbindungen, wovon je sieben auf n so, ns so, sechs auf nts so und nur vier auf nt so zurückgehen. Also unter 85 n so-Verbindungen gibt es im ganzen nur 14 Beispiele, in denen ein nt so etymologisch berechtigt wäre. Es ist nun sehr unwahrscheinlich, daß diese vereinzelten Beispiele zu der Zeit als die auslautende Lautgruppe ns (nts) im Altindischen bereits zu n geworden war, eine analogische Übertragung des t auf die zahlreichen ursprüngl. n so-Verbindungen bewirkt hätten. Außerdem ist bereits in der arischen Grundsprache auslautendes t nach n geschwunden (vgl. Bar-THOLOMAE, Grdr. Ir. Phil. 1, § 85). Wir haben vielmehr in dem eingeschobenen t (mit Whitney, Ath. Pr. 2, 9, BARTHOLOMAE, KZ 29, WACKERNAGEL, AiGr. § 282) einen physiologisch entwickelten Übergangslaut zu sehen.1 Über ähnlichen Einschub in anderen Sprachen vgl. z. B. Noreen, Aisl. Gr. § 300, Aschwed. Gr. § 254; v. Planta, Gr. d. Osk-Umbr. 1, 499; im Litauischen vgl. giventsiu für givensiu.

§ 19. Das eingeschobene t kennt das K-RV nur nach der auslautenden Silbe an, der ein anlautendes s folgt. Auslautendes an + anl. s wird hier nämlich zu an cch; z. B. 1, 33, 15: akrañ cchatrūyatām; 1, 33, 15: maghavan cchvitryam; 1, 102, 3: maghavan cchárma; 1, 121, 9: vanváñ cchúṣṇam; 1, 104, 8: maghavan cchakra; 1x, 71, 4: mūrdhaū cchrīṇanty, 1x, 124, 4: rājaň cchritam; x, 37, 10: adhvañ ccham; 11, 18, 7: asmíň cchūra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Während im Kompositionsshandhi t-st° zu tt wird (vgl. uttabhitā RV x, 85, 1), so bleibt die dem eingeschobenen t folgende Konsonantengruppe st unverändert; z. B. bhojánt stuvató (so liest MM, dagegen K-RV regelrecht bhoján st°). Also der Einschub des t ist bedeutend jünger als der Wandel von t-st zu tt.

Dagegen wird auslautendes  $-\bar{a}n$  + anlaut.  $\acute{s}$  zu  $\bar{a}\check{n}$  ch; z. B. 1, 100, 18:  $d\acute{a}sy\bar{u}\check{n}$   $ch\acute{m}y\bar{u}\check{m}\acute{s}ca$ ; 1, 126, 2:  $nisk\acute{a}\check{n}$   $chat\acute{a}m$ ; 1, 149, 3:  $rurukv\acute{a}\check{n}$   $chat\acute{a}tm\bar{a}$ ; 11, 9, 4:  $y\acute{a}j\bar{i}y\bar{a}\check{n}$   $chrust\bar{i}$ ; v, 78, 9:  $m\acute{a}s\bar{a}\check{n}$   $chas\acute{a}y\bar{a}n\acute{a}h$ ; 1x, 86, 13:  $mat\acute{a}v\bar{a}\check{n}$   $chakun\acute{o}$ .

Folgt jedoch dem anlaut. s ein anderer Konsonant, so wird es zu cch; z. B. 1, 35, 5: jánāň cchyāvás; x, 12, 5: deváň cchlóko.

Nach Rk-Pr. § 228 und 237 wird jedes auslaut. n + anlaut. s zu  $\tilde{n}$  cch. MM hat dafür stets  $-\tilde{n}$  ch.

§ 20. Im K-RV wird anlaut. ch nach vorhergehendem auslaut. a, i, u, e oder nach dem Partikel mā zu cch; z. B. 1, 114, 5: várma cchardír; 1, 48, 15: prthú cchardír; 1, 165, 12: me cchadáyāthā; v, 79, 5: imé cchadáyanti; viii, 71, 14: sudītáye cchardíh; x, 32, 3: me cchantsat; 1, 109, 3: má cchedma.

Nach Rk-Pr. § 380 und 389 wird auslautendes ch nach vorhergehendem, auslautendem, kurzem Vokal und nach  $m\bar{a}$  verdoppelt. MM schreibt trotzdem nur ch, nur nach  $m\bar{a}$  verdoppelt auch MM; vgl. auch Wackernagel, AiGr. § 133.

Nur in folgenden drei Fällen steht im K-RV auch nach den langen Vokalen ā, ī cch; vi, 15, 3: á cchardír; vi, 75, 18: vármaṇā cchādayāmi; x, 14, 16: gāyatrī cchādayāmi.

§ 21. Im K-RV steht im Versauslaut für m nie Anusvāra. Auch in den beiden großen Inschriften von Baijnath (vgl. Bühler, Festgruß an Böhtlingk 10 ff., Ep. Ind. 1, 97 ff.) steht in Pausa für m nie der Anusvāra.

Für versauslautendes m steht im K-RV zuweilen n und für n zuweilen m.

Versauslautendes m zu n: 1, 33, 9: sīn; 111, 30, 16: tápiṣṭhān; v, 85, 5: vocan; vi, 44, 24: saptá raśmin; x, 49, 4: randhayan; x, 117, 3: sákhyāyan; x, 74, 2: kṣán; vi, 63, 8: ásakrān.

Versauslautendes n zu m: iv, 24, 9: púnar yam; ix, 49, 2: ihāgamam; v, 29, 12: vram; x, 69, 9: vocam; x, 93, 2: enām; vii, 2, 1: ṛṇvám.

Dieses kann nur daher kommen, daß im Versauslaut sowohl das m als auch das n als indifferenter Nasal gesprochen worden ist. Darauf

scheint auch das Prakrit hinzuweisen, welches schließendes n und m zu Anusvāra werden läßt (Pischel, Gramm. d. Prākr. § 348).

§ 22. Im K-RV wird für -aiy- stets -aiyy- geschrieben; z. B. v, 2, 8: aiyyeḥ (ММ: aiyeḥ); vm, 26, 11: vaiyyaśvasya; vm, 23, 24; 24, 23: vaiyyaśva; Kh-Anukr. zu п, 5 (s. Verf.: Apokryphen d. RV, p. 69): śraiyyam.

Auf diese eigenartige Schreibung macht bereits Rk-Prāt. § 799 aufmerksam: aiyer ity aikāram akāram āhur vaiyaśve ca kramayanto yakāram "man spricht den Laut ai von dem Worte aiyeh als a aus, ebenso ist es bei dem Worte vaiyaśva, indem man zugleich das y verdoppelt"; vgl. hierzu auch Wackernagel, AiGr. 1, § 36, Anm.

§ 23. In K-RV wird auslautendes n, n nach einem kurzen Vokal vor einem mit r anlautenden Worte desselben Satzes nie verdoppelt; z.B. III, 31, 9: ásiṣāsan rténa; IV, 33, 7: ráṇan rbhávas; VI, 16, 14: dadhyán rṣiḥ.

Dieses kommt daher, weil r phonetisch den Wert eines Konsonanten r+i hat. Auf dieser Aussprache beruhen folgende Schreibungen im K-RV: vi, 32, 2: ádrn  $g^{\bullet}$  für ádrin  $g^{\bullet}$ ; 1, 100, 15:  $prarkv\bar{a}$  für  $prarkv\bar{a}$ ; 1, 119, 8:  $s\bar{c}arvat\bar{c}rt\acute{a}$  für  $s\bar{c}arvat\bar{c}rt\acute{a}$ ; 1, 24, 8:  $s\bar{a}dhvirsavo$  für  $s\bar{a}dhvir$  isavo. Im Aranyakam des K-RV-Ms. steht für rte mehrmals rite (auch pali rite).

,Das Alter dieser Aussprache ergibt sich aus der Verwechslung von r und ri in Inschriften und Handschriften (vgl. Hornle, Or. Congr., Wien 138 u. aa.) und aus der Wiedergabe von r durch ri in der tibetischen Schrift, Benfey, O. u. O. 3, 34, Wackernagel, AiGr. § 28. Auch im Mān. Gr. steht oft ri statt r und r statt ri (Knauer xxxv); AV II, 6, 5: srdhas statt sridhas (so in der Parallelstelle TS), Whitney, Festgr. an Roth 90; Kh. v, 9, 3: śrūthi ebenso Śānkh. śr. 12, 14, 5, dagegen Münchener Ms. 35: śrūthi. Über ved. śrūtāti "mengen, mischen" aus \*śrūtāmi vgl. J. Schmidt, Festgr. an Roth 186. Müllers Lesart RV vi, 22, 11 madryadrik, wofür K-RV richtig madryadrik hat, beruht ebenfalls auf dieser Aussprache. In madrya-steckt das auch für madri-k (tvadri-k, yuvadri-k) zugrunde liegende pronominale Ableitungssuffix -dri, vgl. J. Schmidt, Plural-

bild. 397. Müllers madrya-dri-k würde dann zweimal dasselbe Suffix enthalten, was eine sehr merkwürdige Bildung wäre. Daher kann nur die Lesart madryadrk (N. Sg. von \*madryadrs) ursprünglich sein. Deshalb, weil r wie ri gesprochen ist, ist infolge Haplologie in \*trirca entweder die Silbe ri oder r ausgelassen, also ved. trca und trica. Daß bereits in vedischer Zeit r den Lautwert ri hatte, geht auch aus der Bildung RV gorjīkā (Rk-Prāt. § 178) statt \*gavrjīkā hervor, vgl. dagegen den Satzsandhi mittrāvaruņāv rtāvrdhāv rtaprśa (1, 2, 8). Inschriftlich häufig r für ri und ri für r; z. B. Ep. Ind. ш, 1 ff.: pṛyaḥ, pṛyā, Ep. Ind. ц, 213: atṛ (= atri), Ep. Ind. II, 213: risayah, Ep. Ind. III, 1 ff.: prithivī, krita, Ep. Ind. vi, 348: kritvā, Ep. Ind. v. 29 f. z. B. kritio, nripao. Auf dieser konsonantischen Aussprache beruhen auch die Schreibungen wie viddhrta (Ep. Ind. 111, 3), •tulyam ṛṣ̄mām (Kh. p. 53). Neben tṛpu ,Dieb' (gr. τρέπω, vgl. Pischel, Ved. Stud. 1, 106) auch tripu; neben Dhāt. (9, 24) jṛṇāti alt werden' auch jrināti. Neben ved. vrnāti ,wählen' auch Dhāt. (9, 33) vrīņāti, neben bhrņāti ,zürnt (Dhāt. 9, 21) auch bhrīnāti, neben trna "Gras" auch trina; prech- lautet im Kāśmir-Dial. prich (G. A. Grierson, Essays on Kāśmīri Gr., Calcutta 1899); riśya (AV-Mss.), krimi (AV-Mss.), risva (AV-Mss.) für rsya, krmi, rsva; rināt AV-Mss. vi, 118, 2; xix, 45, 1 für mät, rsat AV-Mss. xix, 39, 2-4 für risat, krvi neben krivi, rsti neben risti, rsi neben risi, riktha neben rktha, hrnīyate "sich schämen" neben hrinīyate, hrti neben hriti, hrta neben hrita, hrnīyā neben hrinīyā. Weil r teils wie ri, teils wie ru gesprochen wurde, werden im Bhāradvājašikṣā (ed. E. Sieg) § 22 ff. genau die Fälle aus der TS aufgezählt, in denen ri ru und r zu schreiben sind.2

¹ Nur deshalb, weil pitṛbhis wie \*pitribhis ausgesprochen worden ist, ist der Gen. Pl. der ṛ-St. nach Analogie der i-St. gebildet. Da in der Aussprache das \*pitribhis dem agnibhis entsprach, so ist nach agnīnām ein pitṛṇām (gespr. pitrīṇām) gebildet und der ursprüngliche gen. pl. \*pitrām verdrängt worden und entsprechend dem acc. pl. agnīn ist pitṛn aus dem eigentlichen \*pitṛns umgestaltet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenso sind zu beurteilen die Schreibungen bhrkuli, bhrkumsa neben den richtigeren bhrukuti, bhrukumsa. Sehr unwahrscheinlich hierüber Оsтногг, MU 4, 215 (,ru geht im Sanskrit vor einer folgenden Silbe mit u in r über').

In einigen Fällen ist im K-RV r zu re geworden, 1, 11, 3: stotrebhyo; vi, 3, 8: rebhúr; Anukram zu x, 71: reṣabhah; vgl. zu dieser Schreibung Wackernagel, AiGr. § 28, Anm.

In folgenden Fällen steht ra für r: 1, 111, 3: pratanāsu; 1, 120, 4: vratam; 1, 185, 1: bibhrato; v, 12, 6: prathúr; vII, 82, 3: trantam; vIII, 21, 13: abhrātravya; x, 10, 9: bibhrayād; vgl. G. Bühler, Ind. Stud. III, 32: ,subscript r is a modification of ra'.

Das r ist in folgenden Fällen nach mittelindischen Gesetzen im K-RV umgewandelt: vi, 39, 4:  $v\bar{u}sayadvya3t\acute{e}na$  (für vyr 3  $t\acute{e}na$ ); viii, 33, 9:  $\acute{a}nistatah$  ( $\acute{a}nistrtah$ ); ix, 96, 19:  $vibh\acute{t}va$  (für  $vibh\acute{r}tva$ ); x, 142, 5:  $dadi\acute{s}ra$  (für  $dadr\acute{s}ra$ ); iii, 7, 8:  $nyu\~nje$  (für  $nyr\~nje$ ); x, 156, 3: puth'um (prth'um); vgl. auch AV x, 1, 26: vidhasyeva, wofür in der Parallelstelle Kh. iv, 5, 25 (Verf.: Apokryphen, p. 115) die ältere Lesart vrddhasyeva steht; tvastumat Apsr. 10, 23, 8, tvastrimat MS für tvastrmat VS; aus \*tvastrmat ist tvastrmat geworden TS i, 2, 5, 2; TAr. iv, 7, 5; v, 6, 12.

- § 24. Im K-RV tritt häufig ein Wechsel der Zischlaute ein.
- a) Sowohl inlautendes als auch anlautendes  $\acute{s}$  wird häufig nach  $\check{\imath},\ u,\ o,\ e,\ r,\ r$  zu  $\ifmmode s.$
- 1, 35, 4: kṛṣanaiḥ; 1, 44, 9: viṣám; 1, 53, 2: ákāmakarṣaṇas; 1, 53, 8: ṛjiṣvanā; 1, 60, 2: uṣijo; 1, 68, 10: pipeṣa; 1, 115, 5: rúṣad; 1, 126, 7: mṛṣa; 1, 162, 11: uṣádbhyo; 11, 28, 9: tásu ṣādhi; 111, 21, 4: adhrigo ṣacīvaḥ; 111, 35, 7: puruṣákāya; 1v, 12, 3: īṣe; 1v, 25, 1: uṣánn; 1v, 27, 3: kṛṣánur; vii, 18, 24: aṣiṣād; viii, 5, 28: abhīṣum; viii, 103, 7: viṣpate; viii, 99, 4: ánarṣarātim; viii, 102, 13: dédiṣatīr; x, 6, 3: iṣe; x, 51, 1: praviveṣitha; x, 111, 10: uṣatir; x, 169, 1: riṣantām; x, 164, 3: abhiṣása. In einem Falle ist śy zu ṣy geworden: v, 70, 2: aṣyāma; dagegen iv, 13, 3: spáṣam (aus spáśam) wohl wegen des vorhergehenden s.
- b) s wird häufig zu s nach i, u, e, a, r, r, jedoch nie nach  $\bar{i}$ ,  $\bar{u}$ , o, ai, au.
- 1, 34, 3: uśásaś ca; 1, 56, 4: táviśī; 1, 61, 14: janúśas; 1, 81, 1: viśat; 1, 117, 16: viśváco; 1, 162, 9: kaviśo; 1, 165, 8: taviśó; 1, 173, 9: suśakháya; 1, 191, 2: pimśati; 11, 12, 7: uśásam; 111, 13, 6: aviśa; 111,

23, 4: dṛśad; III, 26, 5: heśá; IV, 1, 19: páriśiktam; IV, 16, 8: darśi; IV, 20, 4; 25, 1: uśánn; IV, 50, 2: pṛśantam; V, 6, 5: śociśaspate; V, 73, 8: siśakti; VI, 54, 7: neśan; VII, 46, 1: kṣipréśave; VII, 78, 2: práti śīm; VIII, 32, 5: darśasi; VIII, 98, 10: pṛtanāśáham; IX, 102, 2: pāśyor; X, 5, 5: áruśīr; X, 62, 5: ṛśayas; X, 85, 19: uśásām; X, 96, 8: páriśad; X, 101, 5: suśékam. In Anlehnung an īśate steht V, 34, 4: īśate für īṣate.

c) s steht zuweilen für ś im Anlaut, ferner im Inlaut nach ă, p. 1, 39, 8: sávasā; 1, 64, 10: virapsinaḥ; 1, 130, 4: syat; v1, 1, 13: asyām; v1, 44, 14: sávasaspatim; v11, 104, 11: yáso; v11, 104, 19: sómasitam; x, 120, 5: śāsadmahe.

Auf Dissimilation beziehungsweise Assimilation beruhen vi, 41, 3: yásyesişe; x, 106, 10: āśişvidāná; i, 142, 2: śasa; x, 106, 10: āśiş. 1

Für srutír 1, 46, 11 liest K-RV śrútir, was einen besseren Sinn gibt: ádarśi ví śrútír diváh "offenbart hat sich des Himmels Segen"; vgl. 11, 2, 7.

§ 25. Bereits in vedischer Zeit ist  $\acute{s}$  in der Aussprache schwer von  $\acute{s}$  zu unterscheiden gewesen. So lesen alle Manuskripte in RV x, 95, 4  $\acute{u}\acute{s}o$  für  $\acute{u}\acute{s}o$  ( $\acute{u}\acute{s}o$  yádi vásti), was bereits Grassmann im Wtb. 267 erkannt hat. Daher ist schon in RV  $pi\acute{s}$ - in einigen Formen mit  $pi\acute{s}$ - zusammengefallen, so die 2. sing. conj.  $pin\acute{a}k^3$  für \*pinaṣ. In klassischer Zeit ist ferner apikṣam, pekṣyati belegt. Also bereits zur Zeit des RV haben sich zwei Worte, die sich lautlich nur durch die Zischlaute  $\acute{s}$ ,  $\acute{s}$  unterschieden haben, infolge des ähnlichen Klanges des  $\acute{s}$  und des  $\acute{s}$  derart beeinflußt, daß  $\acute{s}$  für  $\acute{s}$ , bezw.  $\acute{s}$  für  $\acute{s}$  gesetzt wurde. Ebenso überliefern die Grammatiker von karṣati die Formen akṛkṣat, krakṣye, die in Anlehnung an karśati gebildet sind und von viveṣṭi, vekṣyati, vivikṣa, wo das  $\acute{s}$  von der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. AV 9, 1, 14; 16, 9, 4: vaṃśiṣīya für \*vaṇsiṣīya, Opt. Aor. von van (Whitney).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß úṣn ,Liebhaber' nach Johansson, IF 3, 545 zu lit. usnis ,Distel', ahd. ort ,Spitze' gehören soll, ist mir ganz undenkbar.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Betreffs des n vgl. Benfex, SV, Einl. xxxv. Nach Bartholomae, IF in 171 A soll ,sam pinak nach \*prá pinak gebildet sein (?).

W. viś hergenommen ist. In AV ist das ş von dviş wie ś behandelt: dvikṣat, dvikṣata¹ und im Spätklassischen (Śiśupālavadha 8, 20) ist aślikṣat, der Aor. von śliş belegt (Bühler, WZKM 8, 136). Die von Wackernagel, AiGr. § 118 aus dem AV angeführten Formen śiślikṣate, aśiślikṣu kommen in Wirklichkeit nicht vor, die Manuskripte das AV lesen dafür (xx, 134, 6) ślīlīṣate, aślilīpu.

Man kann nicht mit Pāṇ. 8, 2, 41 und J. Schmidt, Pluralbild. 223 Anm. annehmen, daß s+s im Altindischen lautgesetzlich zu ks geworden ist. Vielmehr ist s+s zwischen kurzen Vokalen zu ss, sonst zu s geworden, vgl. RV ix, 7, 2 havissu (so alle Mss. und Padap.), RV josi für \*jossi, 2. Sg. prät avives (aus ss), vives, yaus. So lesen alle Mss. RV 1, 127, 3: nissahamano; 1, 169, 2: nissidho; 1, 181, 6: nissat; 1, 104, 5: nissapt; 111, 55, 22: nissidhvaris.

Dagegen sind nicht RV vIII, 18, 13: rírikṣati; vII, 36, 4: rírikṣatas; I, 189, 6: ririkṣos mit Grassmann zu W. riṣ zu stellen, sondern sie gehören zu W. rakṣ 'schädigen' (aw. raš), von welcher AV v, 7, 1 rakṣīs und ved. rakṣás (aw. rašah) abgeleitet sind. Betreffs der Bildung ri-rikṣ- vgl. ai. ririkṣā 'das Verlangen zu bewachen', ririkṣu 'zu bewachen verlangend' von W. rakṣ, ririmayiṣu, ririmsā zu W. ram. Anders über ririkṣ- Bartholomae, Stud. I, 54 (zu W. ric, wogegen die Bedeutung spricht). Über RV vivekṣi, das zu W. viś gehört, vgl. Bartholomae, Stud. I, 53. Das Adv. RV dadhṛk 'fest, tüchtig' ist nicht mit J. Schmidt, KZ 25, 119 zu einem Thema dadhṛṣ zu stellen, sondern das k ist ein Suffix, vgl. RV niṇi-k, madri-k, tvadri-k, jyo-k, viṣuṇa-k, pṛtha-k. Daher ist dhadhṛ-k von W. dhṛ 'festhalten, befestigen' abzuleiten, vgl. -dhṛk, neben -dhṛt als 2. Glied im Kompositum. Grassmann, Wtb. und Bartholomae, Stud. I, 54 stellen dadhṛk zu dṛhyati.

§ 26. Im RV ist demnach nur in einem Falle wurzelauslautendes s eines Verbums wie s behandelt (pinak).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dieser Bildung kann besonders der Umstand beigetragen haben, daß sowohl s als auch s vor dentalen Verschlußlauten gleichmäßig behandelt wurden. Nach dem Muster von vasti neben vaksi ist zu dvesti ein dveksi gebildet (vgl. Вактносомає, KZ 29, 574, Stud. 1, 56, Wackernagel, AiGr. § 118, Anm.).

In denjenigen Fällen, in denen RV  $\dot{s}$  = ar. s ist, liegt totale oder partielle Assimilation an ein benachbartes  $\dot{s}$ ,  $\dot{s}$  desselben Wortes vor, wie bei  $\dot{s}va\dot{s}ura$ ,  $\dot{s}ma\dot{s}ru$ ,  $\dot{s}a\dot{s}vat$ ,  $\dot{s}u\dot{s}ka$ , vgl. hierüber Osthoff, Perf. 493 f., Hirt, BB 24, 230, Bloomfield, J. A. O. S. 13, CXVIII, Hübschmann, Arm. Gr. 476, 491, Wackernagel, AiGr. § 197.

Die Beispiele, in denen nach Bloomfield auch sonst ar. s, s zu RV s geworden sein sollen, sind anders zu erklären.

RV keśin ,langhaarigʻ, kéśavat ,mähnigʻ, kéśa ,Haarʻ: alb. keθ (idg. \*koikō) ,scheereʻ,¹ lit. káiszau ,schabeʻ, nukaiszti ,abschabenʻ (Leskien, Abl. 30, Zubaty, Arch. Slav. Ph. 16, 385), apkaiszti ,abreibenʻ (Geitler, Lit. St. 77), gr. πείχω ,scheere, kratzeʻ. Zur Bedeutung vgl. ahd. fahs ,Haarʻ: lit. pèszti ,rupfeʻ, gr. πέκχω; asl. kosa ,Haarʻ: lit. kasýti ,gelinde kratzenʻ, asl. česati ,kämmenʻ, gr. ξέω ,schabe, kratzeʻ (vgl. Bezzenberger, BB 27, 168, Fickʻ i, 390); lit. plaukat ,Haarʻ: lett. plūkt ,zupfen, raufenʻ; ne. nap ,Haarʻ neben to nap ,aufkratzen, aufreißen, rauhenʻ; an. rögg f. ,langes Haarʻ: nschw. rugga ,rauhen, scheeren, zupfenʻ, asl. ruvati ,reißenʻ (Trautmann, Germ. Lautges. 46); mhd. zūse ,Haarlockeʻ: zūs ,das Zausenʻ; čech. škutina ,Haarschopfʻ: lit. skutù ,kratzen, schaben, rasierenʻ.

Ai. késara 'Haar', das zuerst in AV auftritt ist sicherlich aus älterem \*keśara hervorgegangen; denn in der vedischen Zeit ist mehrfach ursprüngliches ś zu s geworden, worüber später gehandelt wird. Hierher gehört auch kl. kisala, kisalaya 'Schößling, junger Zweig, Blattknospe' (vgl. auch Vaijayantī, p. 46), kisalayita 'mit jungen Schossen versehen'. Begrifflich vgl. got. tagl 'Haar': aisl. tag 'Weidenzweig'; aw. varəsa 'Haar': ai. valśa 'Schößling, Zweig'.

BLOOMFIELD (J. A. O. S. 13) u. a. z. B. SOMMER (Handb. d. Lat. Lautl.), Walde, Lat. Et. Wtb., nehmen an, daß ai. kesara mit lat. caesaries, Haupthaar' verwandt sei, doch idg. \*kaisar- hätte im Lateinischen zu \*caerar- werden müssen, vgl. lat. soror, aurora; lat. caesaries geht auf vorlat. \*kaidh-s- zurück: ags. hád, Haar', germ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G. Meyer, Alb. Stud. III, 6 will alb. k'e3 auf idg. \*kertō zurückführen, was aber sehr unwahrscheinlich ist, da ja sonst ursprüngl. r vor alb. 3 erhalten ist, z. B. bar3, mar3, yar3, der3. Daß idg. oi = alb. e ist, vgl. G. Meyer, Alb. Stud. III, 89.

\*haid-, ndd. fries. hēde ,Werg, Hede', lit. su-kìdçs ,zerzaust, zerlumpt', daneben idg. \*kidh-tōn = \*kiddhōn, \*kizdhōn, germ. \*hizdōn: ndl. herde, ags. heorde ,Haar, Werg', ne. hards, hurds (Sievers, Z. Ags. Voc. 24 f., Murray v, 89, Trautmann, Germ. Lautges. 33).¹ Demnach ist lat. caesaries ebensowenig mit ai. kesara verwandt, wie np. bad ,schlecht' mit engl. bad ,schlecht'.

RV kóśa m., Kufe, Behälter'. Sämtliche RV-Handschriften überliefern das ś. Nach dem K-RV-Ms. wird ursprüngliches s nach o nie zu ś. Erst in der Brähmana-Periode kommt die Schreibung akoṣadhāvanīr vor (TBr. III, 6, 2, MS IV, 13, 2), worin vermutlich koṣa mit dem älteren kóśa identisch ist. koṣa an sich kommt erst MBh. (z. B. 4, 964) vor. Aus diesem Grunde ist es unmöglich kóśa mit got. hūs, aisl. hauss zu verknüpfen (so z. B. nach Uhlenbeck, PBB 30, 294). Es gehört vielmehr zu aw. kusra-, sich wölbend' (vgl. Geldner, Metrik 159, Bartholomae, Air Wtb. 475) lit. káuszas "Schöpflöffel, Trinkgeschirr', lett. kauschs "Schüssel, Topf', nir. cuach "biegen, flechten, schlingen', cymr. cwch "Höhlung, Boot, Schiff', urkelt. \*kuk-ko. Dagegen über got. hūs = idg. \*khūtso vgl. Trautmann, Germ. Lautges. 51.

RV śάkṛt ,Kot, Exkremente', śakamaya ,aus Mist hervorgehend', ved. śáka, śakan ,Kot'. Dieses ist nicht ar. \*sak: gr. σχώς, sondern gehört zu gr. κέπρες ,Mist', lit. szìkti ,cacare',² vgl. auch Κκετschmer,

¹ Trautmann müchte ags. hád auf idg. \*kais-dh zurückführen, um es mit lat. caesaries zu verknüpfen, was aber unhaltbar ist. Bisher wurde augenommen, daß in lat. caesaries (ai. kesara) das s ausnahmsweise ebenso erhalten geblieben wäre, wie in lat. miser. Doch lat. miser ,elend, unglücklich geht auf vorlat. \*mit-sero- zurück: ir. möth. moeth ,zart, weich , cymr. moydo ,erweichen , latt. at-mitēt ,erweichen , lat. mutis ,mild, gelind (vgl. Zupitza, BB 25, 99, Walde 389). Eine genaue Begriffsparallele bietet ags. bleát ,elend, unglücklich , ahd. plūz, mhd. blūz ,entblüßt, arm, schwach , an. blautr ,weich, frisch, zart , aschw. blutna ,weich werden , gr. φλωδαρός ,weich , φλωδάω ,weich sein, nicht fest sein . Für vorlat. \*mitsero- hätte man zwar lat. \*misser erwartet, aber indem es volksetymologisch mit maereo, maestus in Bezichung gebracht ist, ist es zu miser geworden. Ein Beispiel von volksetymologischer Umgestaltung ist auch lat. formica vgl. Niedermann, IF 10, 228, J. Schmidt, Kritik d. Son. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Betreffs des lit.  $i = \text{idg. } \circ \text{ vgl. Bechtel}$ , Hauptprobl. 267, Mirkola, IF 16, 98 f., Wiedemann, Lit. Praet. 8, Hirf, Abl. § 30.

Einl. in d. Gesch. Gr. Spr. 353, Hert, BB 24, 230. Davon zu trennen sind folgende Lallwörter: np. kakī, Kot, Exkremente', čech. kakati, poln. kakać, cacare', r. káka, Schmutz, Mist', gr. κάκα, κακάω, lat. cacare, air. cacc, Mist', cymr. cach dss., corn. caugh., Wie die angeführten britannischen Wörter lauten müßten, wenn der Wurzelauslaut q gewesen wäre, ergibt sich aus dem cacc parallelen ir. macc, mac, Knabe, Sohn" = cymr. bret. map, corn. mab. Demnach ist die Verbindung von κάκαη und κόπρος, so ansprechend sie auch erscheinen mag, nicht aufrecht zu erhalten' (Bezzenberger, BB 16, 251). Dagegen gehört gr. σκώρ¹ zu aisl. skarn, Dünger, Mist', nndd. schart, Spalte, Gespaltenes, Riß, Scherbe', nhd. schorn-stein, ai. apaskara, Exkremente', lat. screa, Auswurf' (vgl. Walde, EtWtb. 554), ai. karīṣa, Schutt, trockener Dünger', abret. scirenn, Holzspan', mir. skaraim, ich trenne mich', asl. skarēdz, schmierig, schmutzig',² lett. skranda, Fetzen'.

RV śru- soll nach BR, Grassmann, Bloomfield an drei Stellen (1, 127, 3; 11, 13, 12; x, 49, 8) = sru- sein. Doch ist dieses unhaltbar. In 11, 13, 12 und x, 49, 8 hat Sāyaṇa pra-śru- Caus. richtig durch berühmt machen übersetzt und es zu śru- hören gezogen 11, 13, 12: prá śraváyan = kīrtimantaṃ kurvan; x, 49, 8: práśravayam . . . turváśaṃ yyádum, was Sāyaṇa folgendermaßen erklärt: śrāvitavān asmi, tau yathā loke śrutau bhavataḥ tathākārṣam ity arthaḥ. Dagegen bedeutet śruvat 1, 127, 3 ,es berstet (vgl. Pischel, Ved. St. 1, p. vi) und gehört zu aw. upa-srvant ,verletzend, beeinträchtigend, gr. zes(f)zivω ,zerstampfe, arm. ṛruem ,zerstreue (vgl. Verf. ZDMG 59, 708).

RV śvañc- "sich ausbreiten" mit ud- "aufwärtssteigen" (vgl. RV х, 142, 6: ucchvañcasva nach Sāyaṇa — ud-gacchasva), vgl. Dhāt. , 179: śvacate gatau "gehen": lit. szunkus "behend, geschmeidig". Johansson, Akad. Abhandl. til Видде 28 A stellt śvañc falschlich zu

<sup>1</sup> Die Flexion σχώς σχατός müßte dann durch Analogie (z. B. von ὕδως) entstanden sein; vgl. Preliwitz, EtW. 2421. Davon sekundär abgeleitet σχατόν "merda". Aus dem Griechischen stammt auch das in dem hebr.-pers. Wtb. aus dem 14. Jahrh. (herausgeg. W. Bacher, Budapest 1900) belegte syation (κράτρο) "Hundekot".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Betreffs des slav. Suff \*-endo vgl. Miklosich, Vgl. Gr. II, 210.

got. afswaggwjan, schwankend machen', ahd. swingan. Doch sind diese germ. Worte von Zupitza, GG 70, richtig zu lit. sukù, drehe', asl. sukati, drehen' gestellt.

RV śvātrá ,gedeihlich, n. Kraft ist nicht mit Wackernagel zu ved. svād ,schmecken, aw. χνāsta ,gekocht zu stellen, sondern mit Benfey, SV-Gloss., p. 187 zu aw. spā- n. ,Gedeihen, Glück, savah ,Nutzen, Vorteil, spənto, lit. szweňtas ,heilig. Dagegen verknüpfe ich aw. χνāsta ,gekocht mit ahd. swedan ,brennen, mhd. swadem ,Rauchdampf, poln. swąd ,Brandgeruch, Dunst, swądliwy ,dunstig.

RV śubh- "glänzen, leuchten, schmücken", šubhra "glänzend, klar" ist von Bopp und Wackernagel: dtsch. sauber gestellt. Vielmehr gehört das altindische Wort zu arm. surb "rein, heilig", idg. \* $\hat{k}ubhro$  (Hübschmann, Arm.~Gr.~412). Dagegen scheint das b in ahd.  $s\bar{u}bar$  aus p entstanden zu sein, vgl. Kluge, EtWtb.

Nach de Saussure, Mém. 109 soll es eine altindische W. śak, helfen' geben, wovon RV śacī, śagma abgeleitet wären, die er mit aw. haxman, gr. ἔπις ἀσσσητης verknüpft. Zunächst ist dagegen einzuwenden, daß das Awesta-Wort, Genossenschaft, Gemeinschaft' bedeutet: aw. hak-, ai. sacate, folgen' (vgl. Bartholomae, Air Wtb. 1746), womit auch gr. ἀσσσητης verwandt ist (Prellwitz, Et W.² 44). Davon zu trennen ist ἔπις, Scheu, Strafe, Rache': ἔσσε (Prellwitz, Et W.² 334). Übrigens gibt es kein altindisches W. śak, helfen'. Die Bedeutungen der in Betracht kommenden Worte sind von Sāyaṇa richtig angegeben: RV śaci = prajñā, śakti, karman, Können, Kraft'; śáciṣṭha = prajñāvattama, śaktimattara, der geschickteste, stärkste'; śacīvant = śaktīmant, der mit Kraft begabte'; śagma = sukhakara, annehmlich'. Diese Worte gehören zu ai. śaknoti, er kann', śakti, Kraft', aw. sak, sich verstehen auf', aisl. hagr, geschickt', as. bihagōn, passen'.

RV śrávas, śravasyú sollen nach BR an einigen Stellen für srávas, sravasyú stehen, doch ist diese Annahme bereits von Grassmann, Wtb. widerlegt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Begrifflich vgl. lit. wëkù ,Kraft': got. weihs, ahd. wēh ,heilig' (Zupitza, GG 143).

RV śvasiti, śusati "schnauben, zischen, pfeifen" ist kaum mit Osthoff, Perf. 495 ff. zu ahd. sūson "sausen" zu stellen. Das ai. Wort kann entweder infolge Dissimilation auf ar. \*śvaś, śuś zurückgehen: lit. szuszinu "mit zischendem Geräusch durch die Luft fahren", sziáusziůs ,sich sträuben, sich aufrichten' (begrifflich vgl. ai. ucchvasita ,aufgezischt, emporgerichtet'), asl. sysati ,pfeifen, sausen', čech. suseti dss.; oder ai. śvas, śus ist ursprünglich, während die baltisch-slavischen Entsprechungen auf die Grundform \*kus-sk, \*keus-sk zurückgehen. O. Hoffmann, Praes. 37, Meillet, Mém. Soc. L. 8, 291, Walde, Lat. EtW. 508 vereinigen ai. śvas mit lat. queror, ags. hweosan, hvésan schwer atmen, keuchen' (Sievers, AgsGr.3 § 396, 2). Doch gehören diese europ. Worte zu ai. kāsate ,husten', aw. kah ,zischen, tönen' (vgl. Zupitza, GG 58, Verfasser ZDMG 59, 695). Anlautendes idg.  $\hat{k}(k)$  + vokalisches  $\hat{y}$  ist im Lateinischen zu c geworden, vgl. canis: ai. śvan; caseus: asl. kvasŭ aus \*kuat-s- Pedersen, IF 5, 37 f. Ein anderes Beispiel sehe ich in lat. in-cohare, vorlat. \*kuogh: arm. skizbn ,Anfang', idg. \*kuēghmon, sksanim ,fange an' (sks- = älteres \*skiz, idg. \* $k\hat{u}\bar{e}\hat{g}h$ -); idg.  $k\hat{u}$  = arm. sk, vgl. BB 28, 290; also idg. kuēgh-mon = arm. \*skizmn, skizbn wie arm. azbn (gen. azbin), Garnfaden' (in Arm. Bib., z. B. Jud. 26, 13. 14) aus \*azmn: asl. qza ,Band', po-qzŭ ,vinculum', gr. ἀχχένη ,Strick', arm. azbn = idg. \*anĝh-mōn (vgl. Verf. BB 29, 45). Idg. anl. k + kons. v ist dagegen zu lat. vgeworden in lat. vapor (lit. kvāpas), invitare (lit. kvēcžiù). Osk. kahad , capiat' ist wegen seines a von lat. incohare zu trennen (v. Planta, Gramm. d. Osk-Umbr. 1, 438).

## § 27. Urind. ś, ș ist in einigen Fällen zu RV s geworden:

RV sūci "Nadel", prakr. sūi, neben ai. śūka "Granne des Getreides, Stachel eines Insektes", aw. sūkū "Nadel". Hierzu auch ai. sūkṣma neben śūkṣma "fein, dünn, genau". Uṇādisūtra 4, 93 leitet sūcī fälschlich von W. siv + Suff. ca ab (vgl. Pischel, BB 3, 260).

RV bisa ,Wurzelschoß' (in bisa-khá, AV bisa), mi. bisu, ni. bihu (Grierson, ZDMG 50, 17), urind. \*visa: lit. wystà, wisaï, sich fortpflanzen', waisinà ,wachsen machen', waīsius ,Frucht'. Hierzu auch ai. bisyati, hervorbrechen, wachsen' (bhedanakarman, vrddhi-

karman) nur in Nir. 2, 24 überliefert, bişkala AV "Bezeichnung einer Gebärenden" (zur Bildung vgl. puşkala: puş).

ŖV rbisa ,Schlund, Erdspalte', urind. \*rvīṣa (zur Bildung vgl. rjīṣa, purīṣa): lit. ùrwa ,Loch in der Erde', poln. rów ,Graben', pr. rawys dss.

RV bįsaya etwa "Zauberer und Bezeichnung eines Dämons", urind. \*vṛṣaya, asl. vlūchvū "Wahrsager", vlūšība "Zauberei", r. volchitu "Zauberer", wr. wolchwić "zaubere", asl. volchvica "Wahrsagerin".

RV kīstá¹, Sänger' (nach Sāyaṇa: udgātar): aw. kaēš ,lehren', lat. quaero ,zu erfahren suchen, fragen', quaestor, quaestio. Zur Bedeutung vgl. aw. sąh ,lehren': ai. śaṃs ,preisen, singen'; np. āhang, hanj, āhanj ,Belehrung, Rat', phl. frahaxt ,ausgebildet' (Ηυβεκιμανν, IF, Anz. 10, 34), ar. sangh: got. saggws ,Sang', ahd. sang; got. siggwan; lit. bóti ,fragen': asl. bajati ,fabulari', gr. τωνή ,Stimmen', τήμη ,Stimme, Sage'.

RV busa ,das Trübe, trübes Wetter' (nur RV x, 27, 24) nach den Lexikographen ,Abfall, Schlacke, dicke Schicht der geronnenen Milch', busā ,trockener Kuhdünger' (vgl. z. B. Vaijayantī 128 Z. 128; 134 Z. 283; 91 Z. 193), mi. busu, ni. buhu (Grierson, ZDMG 50, 17).² busa ist unmöglich mit Bartholomae, ZDMG 50, 712 auf urind. \*brśa zurückzuführen und zu pamir. bis, büs ,Dunst, Nebel' zu stellen,³ sondern geht auf urind. \*buśa zurück; r. busī ,Staubregen, feiner Regen', za-busětī ,trübe, dunkel, nebelig werden', busorětī ,grau, dunkel werden', busolī ,Schimmel, Schlamm'.

AV musala 'Stößel, Keule': lit. muszíkas 'Schlügel', muszininkas 'Ballstock', muszí 'schlage', gr. ἀμυτλαί (Hes.) αὶ ἀκίδες τῶν βελῶν παρὰ τὸ ἀμύσσειν, lat. mucro 'Dolchspitze' (vgl. Fick, 4 ii 198). Hierzu gehört auch ai. musfi (RV) 'Faust', neben ai. mustu 'Faust' (bei den Lexikographen z. B. Vaijayantī, ed. G. Oppert, p. 179, Z. 158: aklībau mus

 $<sup>^1</sup>$  Hier ist das k von der Vollstufenform \*kaiş auf die Schwundstufe \* $c\bar{\imath}$ ş übertragen, vgl. githa, gitá.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Bedeutung vgl. asl. tuča ,Regenwolke', r. tuca: serb. tüska ,Schlacke, Treber', r. tusknuti ,trübe werden'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Johansson, KZ 36, 356 f.

stimustū dvau), aw. mušti, np. mušt ,Faust'. Zur Bedeutung vgl. bulg. bušmica ,Faust', čech. bušiti ,schlagen', klr. buchati ,stoßen'; arm. murç ,Faust' neben mṛṛim ,schlage, kämpfe', idg. \*mruĥ: gr. βρόχω; air. dorn ,Faust' (idg. \*durno), lett. dūrē ,Faust': dūrīns ,Stoß, Stich', dūrt ,stechen, stoßen', lit. dúrti ,stechen' (Fick, 4 II, 148); gr. πυγρή ,Faust', lat. pugnus dss.: pungo ,steche', pugio ,Dolch' (Prellwitz, Et W.² 391).

AV súkesu (1, 22, 4) für súkesu (RV 1, 50, 12 und Paippal.), vgl. Whitney, Festgr. an Roth 90.

Ved. bársva (VS 25, 1, Kāth. 25, 9) "Zahnfleisch", idg. \*volsvo: gr. σῦλον "Zahnfleisch". Betreffs der Behandlung von urgr. λσ vgl. J. Schmidt, KZ 32, 386 ff., Brugmann, IF 11, 208 A.

§ 28. Außerhalb des RV gehen die drei Zischlaute häufig regellos durcheinander, da im Mittelindischen die drei Sibilanten zusammengefallen sind. Patañjali, Mahabhasyam (ed. Kielhorn) i, p. 24, macht darauf aufmerksam, daß man in der Aussprache oft s und ś verwechsle, so sagt man sasa für śaśa, palāsa für palāśa. So kommen in den Khilāni (s. Verfasser, Apokryphen des RV) folgende Schreibungen vor: kāvaseya (für s) p. 69, susapti (für s) p. 67, asiśāso (für s) p. 91, valśad (für s) p. 162. Besonders in den Handschriften des AV hat eine Konfusion der drei Zischlaute stattgefunden (vgl. Bloomfield, J. A. O. S. 13, cxix ff., Wackernagel, AiGr. § 197d). Ich füge noch einige Beispiele hinzu: aspārśam AV III, 11, 2 und Paippal, für aspārsam, so RV, vgl. AV-Samhitā, transl. Whitney, Vol. 1, p. 103; pariśrútam AV 20, 127, 9 für parisrútam, wie es richtig von Khila v, 10, 3 und Śańkh. śr. 12, 17, 3 überliefert wird; rúśant "widerwärtig, abscheulich" AV III, 28, 1; IV, 16, 6; XIV, 1, 38, Kauś. 102, Bhag. P. 4, 4, 17; 9, 9, 24 für ruşant (vgl. Böhtlingk, Kl. Pet. Wtb.). Zu Hemacandras Zeiten hatte bereits die Unterscheidung des dentalen und palatalen Sibilanten große Schwierigkeiten bereitet. Daher gibt er in seinem Unadigaņasūtra an verschiedenen Stellen ausdrücklich an, welcher von beiden zu verstehen sei. "Es ist daher nicht zu verwundern, daß die Manuskripte darin eine große Unsicherheit zeigen. Alle und auch der Dhatupatha

١

geben śravana statt sravana als die Bedeutung von ri' (Kirste, Proleg. zu Hemacandras Uņādigaņasūtra, p. 5, in Sitzungsber. der Wiener Akad. d. Wiss. 1905). Aus dem Mankhakośa vgl. z. B. asru (für ś), kulmāsa, kulmāśa (für ş), dṛśad (für ş), viśvaksena (für s), veśa (für s), suśira (für s), visada (für s), vgl. Zachariae, Epileg. z. Mankhakośa 9 ff. Eine Konfusion der drei Zischlaute findet sich auch in den Manuskripten des Kausika S. (vgl. Bloomfield, Kaus. S., p. lx), des Mān. Gr. (vgl. Knauer, xxxvi), im Bakṣālī-Ms. (Hoernle, Verh. 7. Or. Congr. 138); vgl. ferner Śānkh. śr. vn, 9, 1: padosigasīyā für padośio; MBh. und kl. bṛṣī ,Wulst, Polster': ai. varṣman ,Höhe, Oberste, Spitze', lat. verrūca , Erhebung, Warze'. Für sravane Sāyana zu RV n, 12, 3 lesen mehrere Mss. śravane. Die MBh.-Mss. überliefern für dāśa häufig dāsa; kl. cūṣati ,wallen, sieden': lit. kùszinti ,in Bewegung bringen, rühren', lett. kūsuls ,Sprudel', gr. κυκάω ,rühren, mischen'; tosati (Dhāt.) ,tönen, schallen': ahd. doson, mhd. dosen tosen, lärmen', aisl. hysia, hyria .rush forth'. In den Inschriften wechseln besonders häufig s und s; z. B. Ep. Ind. 1, 347: śvāyam, EI п, 2: śārddham, EI п, 148: visva, amburāsi (ś), babhāśe (s), EI III, 268: āśīd, EI IV, 333: avatamśa (s), pāmśu (s), visesa (viśo), yasas (ś), aseşa (aś $^{\circ}$ ), EI v. 183: kāśarara (s), śīmā (s), srigāra (ś), subhe  $(\pm)$ , saste  $(\pm)$ .

Die Untersuchung der Zischlaute hat somit ergeben:

- 1. Daß da, wo im RV ś für s eingetreten ist, totale oder partielle Assimilation stattgefunden hat (śuṣka, śvaśura, śmaśru, śaśvant).
- 2. Ganz vereinzelt haben sich im RV zwei Worte, die sich lautlich nur durch die Zischlaute é, s unterschieden, derart beeinflußt, daß s für é, beziehungsweise é für s gesetzt wurde (úṣas, piṇak).
  - 3. Urind. ś, ș sind bereits im RV zuweilen zu s geworden.
- 4. Außerhalb des RV gehen die drei Zischlaute häufig regellos durcheinander.
- § 29. Im K-RV steht für v häufig b und für b zuweilen v; z. B. 1, 32, 6: badhánām (v); v, 31, 1: prabátam (v); vII, 69, 2: tribandhuró; vIII, 44, 23: bā; vIII, 92, 16: śatakratab; x, 23, 2: śábo (v); v statt b nur in vrhánt- häufig (für bro); v, 54, 8: kavandhínah (b).

  Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXI. Ed.

Die Aussprache des v durch b ist sehr alt, vgl. z. B. RV (x, 10, 13) batá (nach Sāyana = durbala) "Schwächling": poln. watly ,schwach', mbret. gwann ,faible' (Lотн, Rev. Celt. 18, 236), cymr. gwan "schwach, zart"; bāṇá m. "Pfeil" neben ved. vāṇá "Pfeil", váṇī ,Rohr, Rohrstab': ai. vala ,Stange, Balken', got, valus ,Stab', lat. vallus ,Pfahl'; RV bisa aus \*viṣa, rbisa aus \*rviṣa, VS bársva ,Zahnfleisch', ar. \*valsva: gr. εδλεν ,Zahnfleisch' (§ 27); AV śatábalśa neben RV -valśa, AV vn. 50, 1: badhyāsam für vadhyāsam 1; RV śavála neben handschriftlichem śabála ,buntfarbig': śóna ,rot' aus \*śólna, ar. \*kaulna; SBr. bálkasa "Flocken": valka "Bast, Splint", asl. vlakno "Faser"; ai. brgala "Stück": gr. (Ε) εήγνυμι (Johansson, KZ 36, 388); ai. barbara, barbarin ,kraus', barbarīka ,krauses Haar' = varvara (Kāth.) dss., gr. ožkog "kraus". Kh. m., 16, 1. 8 (s. Verfasser, Apokryphen, p. 103): biveśaya (= viveśaya); basti (MBh., Varāh. Br. S.) Harnblase' neben vasti (AV, VS): lat. vas; Kāth. bleska neben MS. vleska; kl. bāspa "Träne" neben vāṣpa; die Handschriften des Mankhakośa bieten nur vāṣpa (Zachariae, Epileg. z. Maṅkhakośa 9). AV bala "Höhle" neben RV vala. Inschriftlich vgl. Ep. Ind. III, 143: brata für vrata. Diese Schreibung des v statt b beweist, daß das v spirantisch gewesen ist. Dagegen ist die Schreibung v statt b in älteren Handschriften selten. RV barh neben handschriftlichem varh- ,reißen, herausreißen': lett.  $br\bar{a}/u$ , abstreifen'. Im Mān. Gr. zuweilen v statt b (vgl. Knauer, xxxv), ebenso in Hemachandras Uṇādigaṇasūtra (vgl. Kirste, Epileg., p. 31ff.), im Mankhakośa (vgl. Zachariae, Epileg. 9); vgl. auch Wackernagel, AiGr. § 191. Inschriftlich steht gewöhnlich v für b; z. B. Ep. Ind. 1, 40. 46. 61. 163; 11, 180, 345; 111, 2, 42, 180, 221, 351, 345; 1v, 244; v, 183.

§ 30. Abweichungen des K-RV im Sandhi:

ın, 9, 4: adrúho apsú, so erfordert es auch das Versmaß (dagegen MM: adrúho 'psú); vn, 86, 7: bhúrṇaye ánāgāḥ (MM bhūr-

<sup>1</sup> RV bādh ist nicht mit Вактноломає, Stud. 11, 93 auf 'vādh (aw. vādayōiţ, zurückstoßen') zurückzuführen, sondern gehört zu lett. bēda "Kummer', badıt "stoßen, stechen', lit. bēdavoju "quälen, peinigen', asl. břda "pressura", poln. biedzić "sich abquälen".

nayé 'nāgāḥ); ix, 64, 15: devávītaye indrasya (MM devavītaya); x, 71, 4: pátye uśatī (MM pátya); ix, 101, 16: gávya ádhi (MM gávye); vii, 69, 5: yajñá asmin (yajñé), vgl. RV viii, 72, 5: stótava ambyam (für stótave) so alle (s. auch Wackernagel, AiGr. § 272b); vi, 18, 9: dakṣinatrá abhí (dakṣinatrábhí); iv, 16, 7: agne rca (agna); v, 10, 3: agne eṣām (agna); vi, 36, 1: dhāráyathāsuryam (MM dhāráyathā asuryam); vi, 46, 5: bhara ójiṣṭham (MM bharam); v, 46, 4: utárbháva (MM utá rbháva); iv, 23, 9: purūni ścandrá (MM candrá; nach Rk-Pr. § 303 steht nur vor puru—aber nicht vor purūni—die vollere Form ścandrá-); ii, 18, 4: mṛdhaḥ kaḥ (MM mṛdhas); vi, 6, 1: tavásaḥ kṛtáni (MM tavásas); i, 50, 10: jyótiḥ páśyanta (MM jyótiṣ); v, 42, 15: sūnūn yuvanyūnr (MM sūnūm). In den letzteren Fällen liegen jüngere Schreibungen vor; vi, 71, 5: ūm ayām ebenso Padap.; dagegen MM ū ayām; ii, 8, 5: ánu ṣvarájyam (MM ánu svo).1

## § 31. Dialektischer Einfluss:2

Für kṣ schreibt das K-RV zuweilen khy und für khy umgekehrt kṣ: 1. 1, 35, 8: hiraṇyākhyáḥ; x, 27, 8: akhyan; x, 11, 7: ákhyat; x, 127, 1: akhyábhiḥ. 2. 1, 35, 7: akṣad; 1, 46, 10: akṣaj; 1v, 17, 17: abhikṣātá.

Yāskas Etymologie von rkṣāḥ Nir. 3, 20: rkṣā udīrṇanīva khyāyante (,wie aufgegangene Gestirne werden sie gesehen') aus īr +
khyā fußt ebenfalls auf der Aussprache des kṣ durch khy. Auch
inschriftlich ist dieses vereinzelt belegt; z. B. Ep. Ind. iv, 122: prakhyālitam für prakṣālitam. Das Ms. P₂ des Mān. Gṛ. setzt ebenfalls
zuweilen khy statt kṣ (vgl. Knauer, Einl. xxxv, Weber, Ind. Stud.
4, 273). Dieser Lautwandel ist den nordindischen Dialekten eigen.
In neueren urindischen Dialekten und besonders in Kāśmīr ist ai. kṣ
zu khhy, khy geworden, vgl. Bühler, Report, p. 26, Grierson, ZDMG
50, 42. Dieses scheint hinzuweisen, daß Yāskas Heimat Nordindien
gewesen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. hierzu z. B. 1, 167, 10: ánu syāt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einzelne dialektische Fälle sind bereits in § 23 behandelt.

Da kṣ wie khy ausgesprochen wurde, haben die Abschreiber häufig selbst an die historische Schreibung kṣ unwillkürlich ein y angefügt, so z. B. im kāśmirischen Ms. Kh. v, 13, 1: anāktākṣyo, Kh. v, 13, 2: āktākṣyas, ŖV vī, 45, 31: kakṣyo, vgl. zu dieser Schreibung Ŗk-Pr. § 805. Auch Roth, ZDMG 46, 115 bestätigt, daß die Handschriften zuweilen kṣy statt kṣ schreiben.

Das K-RV setzt zuweilen y für s: 111, 41, 9: keyinā; v111, 93, 4: váye; Kh. v, 15, 11 (Verf.: Apokryphen, p. 160 und 161 A): káyā.

Daß s wie y gesprochen worden ist, bezeugt auch Rk-Pr. § 805; vgl. auch Havet, Mém. Soc. Ling. 3, 348 f., Wackernagel, AiGr., p. 209. Deshalb weil s wie y klang, schreibt K-RV x, 39, 2: codásatam für codáyatam.

Im x, 28, 4 hat K-RV acchāh statt atsāh.

Im kl. Samskrit wird bereits häufig ursprüngliches ts zu cch prakritisiert, so mrcchalāmaya ,aus Ton gebildet': ai. mrtsna, mrtsā, mrd, Lehm, Ton'. Daher schreiben auch die Manuskripte des Kauś. S. häufig ts für cch, so avatsādya für avacchādya (vgl. Bloomfield, Kauś. LXI). ts und ks sind erst in spätvedischer Zeit infolge mittelindischen Einflusses vielfach wie cch gesprochen worden. Bei der schriftlichen Fixierung des Textes suchte man für das aus ks, ts sekundär entstandene cch stets die ursprünglichen Laute einzusetzen, so ist in vereinzelten Fällen für cch unrichtig ks geschrieben worden: prksu SV 1, 3, 1, 4, 9 steht, wie Benrey richtig gesehen hat, für pṛtsu (vgl. RV viii, 31, 15), ehkṣva ABr. 8, 9 für entsva (zu ā + W. indh), vgl. Aufrecht, ABr., p. 428; Naigh. II, 17 gibt RV prksudhah durch pṛtsudhah wieder; AV III, 12, 4: ucchantu für ukṣantu (so Paippal.); vgl. auch Wackernagel, AiGr. § 135 b.c. Für yksálā haben die Handschriften des AV x, 9, 23 teils rchárā, teils rtsárā, vgl. Lanman, Alb. Kern., p. 302, AV transl. Whitney, Vol. 11, p. 604.

Im Kāśmīr herrscht eine große Verwirrung zwischen e und i und o und u (vgl. Bühler, Report, p. 83, Grierson, Essays on Kāśmīrī Gr., p. 21, 24).

Diese Verwirrung hat sich auch vielfach auf die Aussprache des Sanskrit übertragen. Kein Wunder ist es daher, daß die Abschreiber des K-RV die obigen Vokale zuweilen zu verwechseln pflegten, wie dieses auch in den Manuskripten des Mańkhakośa der Fall ist (vgl. Zachariae, Epileg. z. Mańkhakośa 11 f.); z. B. RV v, 41, 5: eṣudhyáva (= iṣudhyáva); v, 31, 6: prá ti (= prá te); viii, 17, 1: idám (édám); v, 45, 2: ūrvád (órvád); v, 48, 3: váreṣṭham (váriṣṭham); v, 48, 5: cáro (cáru); v, 73, 8: pepyúṣī (pipyúṣī); vi, 5, 1: ínvate (ínvati); vi, 8, 2: agnér (agnír); vi, 48, 8: vii, 1, 15: samiddháram (e); viii, 4, 10: súmam (sómam); vii, 56, 13: rocāná (rucāná); ix, 110, 8: deváh (i).

Im K-RV wird die Lautgruppe va, der ein Konsonant vorangeht, zuweilen zu u und Konsonant +u sehr oft zu Konsonant +va. Auch diese Schreibung ist dem kāśmīrischen Dialekt eigen (vgl. Grierson, Essays on Kāśmīrī Gr., p. 5. 16 f., 26); z. B. RV v, 5, 1: viṣvarūpo (viṣurūpo); v, 21, 1: manvaṣvát (manuṣvát); v, 63, 6: svá (sú); v, 64, 5: svadītibhir ( $sudī^{\circ}$ ). Für madhuścút steht oft madhva-ścút; viii, 7, 3: dhvakṣanta (dhukṣanta); v, 56, 6: dhvari (dhuri); viii, 4, 16: rāsu (rāsva); vii, 82, 2: surād (svarād); viii, 2, 3: sudúm (svādúm); vii, 42, 1: adhurásya ( $adhv^{\circ}$ ); vii, 36, 6: suṣuyanta ( $suṣv^{\circ}$ ).

Für cc, cch steht im K-RV häufig śc, śch. Auch dieses scheint Eigentümlichkeit des Nordindischen zu sein, denn auch im Kāthakam steht häufig śch für cch, vgl. Weber, Ind. St. 3, 285, J. Schmidt, KZ 27, 332, J. Wackernagel, AiGr. 1, p. 154.

Auf neuindischer Aussprache beruht es, wenn im K-RV zuweilen statt der Tenuis eine Media und statt der Media eine Tenuis steht 1, 112, 2: 'vadhaḥ (th); 1, 119, 7: invadhaḥ (th); v, 73, 3: yemadhuḥ (th); vII, 8, 4: ádithiś (ato); III, 26, 8: ápubod (ápupod); x, 18, 13: lokáṃ (logáṃ); x, 61, 18: katidháś (th); x, 106, 9: gāthán (dh); v, 33, 7: gṛṇadáś (t); v, 47, 5: canāsás (j); vII, 18, 18: stupató (v); vII, 49, 3: apapáśyan (avao); x, 13, 1: vathyeva (p); IX, 94, 1: praján ná (v); Kh. IV, 4, 2. 3: prapato (pravato); vgl. AV II, 35, 2: mathavyān für madhavyān (so TS), Whitney, Festgr. an Roth 90.

In K-RV wird je einmal p statt bh, bh statt p geschrieben. vII, 75, 4: p'uvanasya~(bh); vII, 98, 2:  $bh\bar{\imath}t\'im~(p)$ . Auch im Mān. Gr. geschieht dieses ganz vereinzelt (Knauer, Einl. xxxv).

Statt g ist in zwei Fällen y gesetzt: 11, 17, 7: bháyam (g); x, 37, 9:  $an\bar{a}y\bar{a}stv\acute{e}na$  (g).

Nach s, s, ś, ch fällt zuweilen y aus: 1, 113, 9: yakṣámāṇām (kṣy); 1, 80, 2: śenábhṛtas (śy); v, 9, 1: vakṣānuṣák (kṣy); v, 33, 8: paurukutsásya (tsy): vII, 85, 1: uruṣatām (ṣy); vIII, 46, 21: vyúṣādadé (ṣy); IX, 96, 19: chenás (chy); X, 48, 9: śámsam; Kh. v, 7. 21 und 4p: āyakṣata (kṣy); vgl. AV I, 24, 4: śāmā neben Paippal. śyāmā (Whitner, Festgr. an Roth 90); AV IV, 20, 7: caturakṣás statt caturakṣyás.

Auch im Man. Gr. steht vereinzelt s statt sy, ks statt ksy.

r ist in folgenden Fällen nach einem Konsonanten nicht geschrieben: п. 37, 1. 4: hotád; vm, 2, 3: śīnantah (śr).

In der Nähe von p, m, v, y steht zuweilen u statt a; z. B. I, 118, 8: śayuve; I, 53, 10: túva; I, 83, 1: túvotíbhih; I, 54, 2: maháyunn; I, 62, 7: stúvamānebhir; II, 13, 12:  $purā^{\bullet}$  ( $parã^{\bullet}$ ); II, 41, 8: púro; VI, 15, 3: yuccha; VI, 15, 6: duvasyuta; V, 42, 11: yúkṣva; VIII, 45, 1:  $suvit\acute{a}$ , Anukr. zu I, 74:  $suvit\acute{a}$ 

### § 32. Verschreibungen.

Auch die Verschreibungen des K-RV lassen sich in gewisse Regeln fassen. Nicht nur die Sprechfehler, sondern auch Schreibfehler enthüllen den Mechanismus, 'der die Art, wie entfernte Laute (im Worte oder Satze) aufeinander einwirken, zeigt' (R. Meringer, Versprechen und Verlesen ix).

a) Vertauschungen von Konsonanten, welche am Anfang zweier aufeinanderfolgender Silben stehen.

1, 63, 6: vahante (havante); 1, 79, 4: gótama (gómata); 1, 79, 8; viii, 19, 15; 45, 15: rabha (bhara); 1, 122, 15: °bhagastis (°gabhastis); 1, 135, 2; viii, 82, 5: hūtaye (hūyate); v, 75, 5: vahanaśrútā (havana°); vii, 101, 1: dava (vada); viii, 2, 35: yávámati (yámávati); 1x, 5. 10: rādhayā (dhāraya); x. 103, 6: bharadhvam (rabhadhvam); x, 113, 9: dabhíyate (dabhítaye); x, 122, 7: ajayanta (ayajanta); vgl. z. B. Devamitra für Vedamitra, der ein anderer Name des Śākalya war (Geldre, Ved. St. III, 140). Für Devadarśi lesen einzelne Caraṇavyūha-Mss. Vedadarśi und auch Vedarśi (vgl. Gop. Br., Calcutta

- 1872, Introd., p. 6). Im Prākrit vgl. z. B. draha = ai. hrada, Alacapura = ai. Acalapura (Pischel, Gr. d. Prākr. § 354).
- b) Vertauschungen von Vokalen; z.B. vii, 46, 1: \*dhanvena (\*dhanvane); vii, 58, 2: jūnáś (janúś); ix, 97, 41: mihaṣás (mahiṣás); ix. 105, 5: harāṇīm (harīṇām); x, 183, 1. 2: jayāsva (jūyasva); v, 36, 11: bhareta (bharate).
- c) Antizipationen von Silben und Lauten desselben Wortes oder eines späteren Wortes; z. B. vIII, 38, 2: ignāgnī (indrāgnī); IX, 45, 1: indrav indrāya (indav indrāya); I, 139, 2: ády ādadáthe (ádhy ādo); I, 187, 11: sadamádam (sadhamádam); I, 129, 4: vāsu prtsūṣu ('vā prtsūṣu); VI, 48, 22: ajātayata (ajāyata); VI, 68, 11: mádhuttamattamasya (mádhumattamasya).

Antizipation des Kasus; z. B. vii, 71, 2: ámīvā dívā (ámīvān dívā).

- d) Postpositionen: z. B. vi, 31, 3: śúṣmam (śúṣṇam); vii, 83, 8: dhiyá dhiyantó (dhiyá dhivanto); x, 149, 2: vyaunaud (vyaunad); vii, 59, 4: nahína va (náhí va); ix, 96, 19: ūrmím sácamānam.
- e) Dissimilation. Stoßen zwei gleiche Silben zusammen, so wird zuweilen eine von diesen ausgelassen; z. B. 1, 80, 2: tvāmad (tvāmadad); 11, 38, 4: vitam (vitatam); 1, 81, 5: janiṣyate (janiṣyate 'ti, e wird im Kāśmīr-Dialekt wie i gesprochen); 1v, 2, 9: śamānó (śaśamānó); v, 61, 2: śekathá (śeka kathá); v1, 28, 8: upárcanam (upapárcanam); v11, 19, 11: tanīā vṛdhasva (tanīā vāvṛdhasva); v11, 1, 15: stómam má (stómam máma); 1x, 113, 8: mámṛtam (māmamṛtam); 1x, 93, 1: nakṣe (nanakṣe); v11, 76, 5: sáṅgatāsaṅjānate (saṅgatāsassaṅjānate); x, 17, 1: kṛṇotidám (kṛṇotitīdam); x, 141, 4: suhávehávāmahe (suhávehá havāmahe); x, 143, 2: syamáttrim (ṣyatamáttrim); v11, 4, 6: ṣámamáduvaḥ (ṣadāma máduvaḥ); v1, 4, 4: rájevaravṛke (rájeva jeravṛke); 11, 5, 7: svadháyase (sváya dháyase); 11. 23, 6: mamartu (marmartu).

Über Dissimilation im RV vgl. Lanman, Noun. Infl., p. 412, J. Schmidt, KZ 27, 383, Pluralbildung 222f., Wackernagel, AiGr. § 241; KZ 40, 547; Bartholomae, IF 8, 13.

- f) Kontaminationen. Die Kontamination setzt Ähnlichkeit der Bedeutung oder Form der verschmelzenden Sätze oder Wörter voraus' (Meringer, Versprechen und Verlesen 54); z.B. v, 54, 11: sīrṣássu (aus śīrsásu und śírassu); viii, 19, 37: trisṛṇám (aus tris und tisṛṇám); ii, 33, 4: gṛṇomi (indem der Abschreiber zuerst an das dem Sinne nach hier sehr gut passende gṛṇāmi dachte, hat er versehentlich gṛṇomi statt śṛṇomi geschrieben); vii, 78, 3 und auch sonst purásthāt infolge Anlehnung an sthā- statt purástāt. Ein Halbvers oder Vers, der mit denselben Worten schließt, wie der vorhergehende Vers, wird vereinzelt aus Versehen ausgelassen, so die ersten Halbverse von iii, 1, 18 und iv, 24, 2 und die ganzen Verse vi, 27, 2; viii, 35, 21.
  - g) Substitutionen.
- ı, 25, 13: sprśo für spáśo infolge falscher Exegese, vgl. Sāyaṇa: spaśo hiranyas parśino.
- h) Wiederholungen. w, 2, 3: jáviviṣṭhā (jáviṣṭhā); 11, 7, 6: váváreṇyaḥ (váreṇyaḥ); x, 87, 16 f.: nṛcakṣasaḥ (nṛcakṣaḥ); x, 69, 10: tvám agne tvám agne.

Auch im Gotischen wurden zuweilen von den Abschreibern ganze Silben und Wörter irrtümlich verdoppelt; vgl. Bernhardt, Ulfilas Lvii.

i) Statt eines langen Vokals steht zuweilen seine Kürze und statt der Kürze die Länge; z. B. v, 5, 3: śámyácchā (MM śámyácchā); vii, 2, 5: rathayúr (u); vii, 27, 4: sáhutī (ū); vii, 32, 3: pitáram (a); vii, 38, 2; 58, 1: rbhukṣāṇo (a); vii, 76, 7: ucchánti (ī); vii, 31, 11: dhírah (ā). Rk-Pr. § 768 macht bereits auf die fehlerhafte Aussprache aufmerksam, daß Vokale häufig nicht nach ihrer Länge ausgesprochen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Da es im Altindischen neben der W.  $k\bar{a}\dot{s}$ , leuchten eine begrifflich identische W.  $k\bar{a}s$  gibt und  $\dot{s}$  und  $\dot{s}$  im Mittelindischen zusammengefallen sind, so haben sich beide Verben bereits in der epischen Zeit gegenseitig beeinflußt. W.  $k\bar{a}\dot{s}$  geht ursprünglich nach der 2. Kl., dagegen  $k\bar{a}s$  nach der 3. Kl., also ursprünglich  $k\bar{a}\dot{s}ate$  neben  $cak\bar{a}sti$ . Wenn nun in MBh. 3, 438; 8, 2328 die Form  $cak\bar{a}sete$  vorkommt, so liegt hier Kontamination von  $k\bar{a}\dot{s}ete$  mit  $cak\bar{a}sate$  vor.

k) In folgenden Fällen steht d statt dh, dh statt d.

I, 37, 6: dūtayaḥ; I, 61, 3: vāvṛdádhyai; I, 75, 2: vedastama; I, 166, 4: adrajan; I, 187, 11: sadamádam; II, 34, 1: dámanto; II, 34, 3: dávidvataḥ; IV, 6, 11: samidāna; IV, 30, 4: bāditébhyaś; V, 9, 5: dmáteva; VII, 90, 4: dídyānāḥ; VII, 104, 3: vidyatam; VIII, 60, 8: asredat; X, 61, 9: dartá; I, 46, 12: mádhe (d); I, 55, 7: vandanaśrudhá (d); III, 9, 1; VIII, 19, 4: sudídhitim; IV, 16, 8: ádhrim; II, 4, 7: asvadhayan; V, 43, 9: adhikṣi; VI, 48, 3: sudhītibhis; VII, 63, 3: madhyámānaḥ; VII, 97, 8: ródhasī; VIII, 1, 26: madhāya; VIII, 2, 17: anyádhá; IX, 35, 4: vidhāná; IX, 66, 12: índhavo; X, 27, 9: yunajadh vavanván; X, 49, 10: yádhāsu.

l) Auslassungen von Wörtern und Silben.

vii, 70, 7; 71, 6: vṛṣethām (vṛṣaṇā juṣethām); es sind folgende Worte versehentlich ausgelassen: v, 30, 4: didyuto; vi, 9, 7: martyo; vii, 8, 7: sūno; x, 15, 10: páraih.

#### Nachtrag.

Ad *késara* p. 126. Zum Suffix vgl. *khaňkara* "Haarlocke"; čech. *kučera* "Haarlocke"; lett. *zezers* "Kraushaarigkeit".

Ad p. 133, Z. 16. dhus- (Dhāt.), wofür auch die Gramm. dhūś und dhūṣ angeben, vgl. z. B. Mādhavīyadhātuvṛtti, p. 326 (= Paṇḍ. 18, 480): dhūsa kāntikaraṇe, dantyoṣṭhyānta iti śrībhadramaitreyādayaḥ, mūrdhanyoṣṭhyānta iti svāmī, tatha ca maitreyopi dhūṣa ityeka iti, kāśyapas tu tālavyoṣmāntam āha.

### Inhaltsangabe.

Varianten des K-RV (87—90). Die Behandlung des ursprünglich auslaut. s (90—92). Die Gesetze, nach denen eine ursprüngliche Geminata im Wortinnern vereinfacht wird (93—99). Inlaut. ss wird nie zu ts (99—104). Die Bedingungen, unter denen ein auslautender Konsonant vor einem gleichlautenden anlautenden Konsonanten vereinfacht wird (104—112). Die Bedingungen, unter denen ein Konsonant verdoppelt wird (112—114). Reduktion gewisser Konsonanten-

gruppen (114-115). Eigentümliche Behandlung der Nasale im Wortund Satzsandhi (115-119). Die Bedingungen, unter denen anlaut. ch zu cch wird (119-120). m, n im Versauslaut (120-121). zu aiyy (121). Eigentümliche Behandlung des r (121-123). Bedingungen, unter denen ein Wechsel der Zischlaute im K-RV stattfindet (123-124). Bereits in vedischer Zeit ist s in der Aussprache schwer von s zu unterscheiden gewesen (124-125). s + sist lautgesetzlich nie zu ks geworden (125). In RV keśin, kóśa, śákṛt, śru-, śvañc, śvātra, śubh, śacī, śrávas, śvasiti, śuṣati geht ś nicht auf ursprüngl. s, sondern auf idg.  $\hat{k}$  zurück (126—130). Die Beispiele, in denen urind. ś, s zu ved. s geworden sind: sūci, bisa, rbisa, brsaya, kīstá, busá, musala, súkesu, bársva (130-132). Außerhalb des RV gehen die drei Zischlaute häufig regellos durcheinander (132-133). Übergang von v zu b (133-134). Abweichungen des K-RV im Sandhi (134-135). Dialektische Spuren im K-RV-Manuskript (135-138). Die Arten der Schreibfehler im K-RV (138-141).

# Chîrwâ - Inschrift aus der Zeit des Guhila-Fürsten Samarasimha.

[Vikrama-]Samvat 1330 [A. D. 1273].

Von

#### Bernhard Geiger.

Ich ediere diese Inschrift nach zwei ausgezeichneten Abklatschen, die Herr Gaurishankar Hirachand Ojha in Udaipur (Rājputâna) meinem hochverehrten Lehrer, Herrn Professor Kielhorn, zugesandt, und die dieser mir gütigst zur Publikation übergeben hat. Es sei mir gestattet, Herrn Professor Kielhorn an dieser Stelle sowohl für die Unterstützung bei dieser Arbeit als auch für eine Fülle sonstiger Anregungen und Belehrungen meinen herzlichsten Dank zu sagen.

Über die Herkunft dieser Inschrift teilte Herr Ojha auf eine Anfrage von Prof. Kielhorn unter anderem folgendes mit: ,The village Chîrwâ is situated about 10 miles north of Udaipur and about 2 miles east of Nâgadâ (Nâgahrada),¹ the ancient capital of Mewâr. The stone is at present in the Vishņu temple of that village, which was built a few years ago.' Da nun nach V. 34 auch das Dorf Chîra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VV. 12 und 34: Nâgahrada, VV. 10 und 16: Nâgadraha. Dieser Ort ist in den Karten nicht verzeichnet. Doch berichtet James Tod, Annals and Antiquities of Râjasthân, vol. I, p. 222: ,... the town of Nagindra or Nagda, still a place of religious resort, about ten miles north of Oodipoor [= Udaipur]. Da nach Tod, ibid. p. 515 das Heiligtum von Êkalinga (das heutige Eklingji), welches Ind. Antiqu. vol. xvi, p. 350 erwähnt wird, ungefähr sechs Meilen nördlich von Udaipur liegt, befindet sich Nâgdâ nur etwa vier Meilen nördlich von Eklingji.

kûpa, in dem dieser Stein gesetzt wurde, in der Nühe von Nâgahrada lag, so ist zweifellos Chîrwâ mit Chîrakûpa identisch. — Die Inschrift ist 52 cm hoch und 53 cm breit, die Höhe der Buchstaben beträgt 9 mm. — Die Schrift ist Nâgarî von der in Jaina-Mss. üblichen Form. Über dem Worte vrishânkak in der Mitte der ersten Zeile befindet sich eine Verzierung, und unterhalb der Inschrift eine erst später hinzugefügte Zeile mit etwa doppelt so großen, unregelmäßigen Charakteren, die offenbar die Namen von frommen Pilgern enthält, die sich auf dem Steine verewigt haben. Sie lautet, soweit sie überhaupt lesbar ist:

Râmanâula-jôgî Jôtarâula-jôgî [....].

In bezug auf die *Orthographie* sind nur zu erwähnen die Wiedergabe von b und v durch v, nihpapah (V. 30) statt nishpapah und nirvrikriteh (V. 33) statt nirvi.

Die Sprache der Inschrift ist Sanskrit, das in einigen Fällen gegen die Grammatik verstößt. So erfordert  $P\hat{a}n$ , 3, 3, 103 in V. 7 °vamchâ statt °vamcha, in V. 21 ist ajanishṭa in aktiver Bedeutung gebraucht, in V. 32 steht gegen  $P\hat{a}n$ , 8, 2, 9 śūkamattayâ statt śūkavattayâ — śūkavat ist tatsächlich, allerdings in anderer Bedeutung belegt —, und in V. 33 verstößt têna bei upamâ gegen  $P\hat{a}n$ , 2, 3, 72.

In lexikalischer Hinsicht ist zu bemerken, daß in V. 7 vancha (statt vancha) = vanchanâ zum Zwecke eines Wortspieles mit vanchita neu gebildet ist. Es ist also zu übersetzen: 'der infolge seiner hervorragenden Geschicklichkeit der großen Mannigfaltigkeit der Täuschungen der Gattin des Achyuta (= der Lakshmî) entging,¹ dessen Wandel leuchtete wie die wogende Strahlenmasse des Mondes, und der seinen durch Überlegung ausgezeichneten Sinn, in welchem jegliche Unüberlegtheit unterdrückt ward, auf die Verehrung des erhabenen Gottes mit dem Mondjuwel gerichtet hielt.' — In V. 5 ist abhijâti-bhûbhrit im Sinne des gewöhnlichen kula-bhûbhrit oder

¹ Vgl. Ep. Ind. vol. vi, p. 4, V. 5: Lakshmîr=bhûvita-chûpal=ûpi cha kritû śauryyêṇa yên=âtmasût; die ibid. p. 8, Anmerkung 2 zitierte Stelle Raghuv. xvii. 46: chapal=ûpi svabhûvataḥ | ... Śrîr=ûsîd=апарûyinî, und Вöнтымдк, Sprüche Nr. 460: śūram ... Lakshmîh svayam mârgati vûsa-hètôh.

kulâdri etc. gebraucht: ,der infolge der Vernichtung der Fürsten von hoher Abkunft dem Winde gleicht, welcher (am Ende des kalpa) die (sieben) großen Hauptberge zerstört]. 1 - In V. 29 hat anaikadhyam als Adverb offenbar die Bedeutung ,nicht nur einmal' (= anêkadhâ ,zu wiederholten Malen'). - Die Inschrift enthält ferner Angaben, welche über die Bedeutung einiger bisher nicht genügend erklärter Ausdrücke zum Teil Klarheit schaffen. In den VV. 12, 22, 30 und 38 wird talâra-tâ, d. i. das Amt des talâra oder talâraksha (V. 10), erwähnt. Zunächst geht aus den genannten Stellen mit Sicherheit hervor, daß die Angabe Wilsons, Glossary of Indian terms p. 506 (gemäß Weber, Hâla, Komm. zu V. 30), talâri bezeichne ,the village watchman, one of the subordinate officers of a village' nicht allgemein gilt. Denn in unserer Inschrift sind es ausschließlich Städte, in denen die betreffenden Personen dieses Amt versehen. Dazu stimmt es denn auch, wenn Hêmachandra, Dêsînâmamâlâ 5, 3 und Trivikrama 1, 3, 105 talâra (aus tala-vara) als nagarârakshakuļ, beziehungsweise purâdhyakshah erklären. Aus V. 9 erfahren wir überdies, von welcher Art die amtlichen Funktionen des talâra waren. Sie bestanden im Bestrafen der Übeltäter und Beschützen der Wohlgesitteten' (dushtasishta-sikshanarakshana°). Der talara war also ein höherer Polizeibeamter, dem auch ein Teil der Gerichtsbarkeit oblag. Auch die Verleihung dieses Amtes durch die Fürsten selbst, die nach der Darstellung der Inschrift eine hohe Auszeichnung bedeutet zu haben scheint, und die Zugehörigkeit der Familie, in der das Amt erblich war (pitrikram-âyâtôm: V. 30), zur Brahmanenkaste (V. 35) beweisen, daß es sich hier nicht wie in anderen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Raghuv. xvii. 78: [rājānam] ashṭamam kula-bhubhritām; ferner Kathā-sarīts. 97, 48: kalpāntē=py=achalam kulādrivijayi sthairyam hi dhūrātmanām. Herr Professor Кієцновы machte mich auf die Stelle JAOS. vol. vii, p. 25, Inscr. Nr. 1: V. 8, aufmerksam:

mahûkalaha-kalpûntê yasyzòddûmabhirzûśugaih | kati nzônmûlitûsztungû bhûbhritah katak-òlbandh ||

Bhùbhrtah und âsugaih sind hier je in doppelter Bedeutung (Fürsten, bezw. Berge und Pfeile, bezw. Winde) zu verstehen.

Teilen Indiens¹ um einen untergeordneten Dorf beamten handelt. Der talâra der Inschrift nahm offenbar ungefähr denselben Rang ein wie der in Jaina-Texten oft genannte talavara, der in der solennen Aufzählung des königlichen Gefolges eine der ersten Stellen einnimmt.² Doch bezeichnet die in den Kommentaren enthaltene Erklärung von talavara durch paritushtanarapatipradattapattabandhavibhûshitû râjasthânîyâh (Komm. zu Kalpas. 61; Leumann, Aupap. S., Index) und pradattasauvarṇapattâlamkritaśiraskah (Weber, Verzeichnis II, p. 581, Anmkg. 3) augenscheinlich etwas rein Äußerliches, während die ergänzende Bemerkung an der letztgenannten Stelle chaurâdiśuddhyadhikârî gewiß das Wesentliche des Amtes zum Ausdruck bringt. Dies wird, da nach unserer Inschrift talâraksha mit talâra identisch ist, auf das beste bestätigt durch die Stelle Śatruñjaya-Mâhâtmya (ed. Weber, Abh. KM. 1/4) x. 132:

¹ Vgl. Francis Buchanan, A Journey from Madras through the Countries of Mysore, Canara, and Malabar (London 1807 ff.) vol. 1, p. 269 f.: ,The office of the Toti and Talliari is the same; but the first is of the Whalliaru cast, and the second is either a Madiga or a Bayda [die niedrigsten Kasten]. These persons hold their places by hereditary right, and are the watchmen of the village. They are sent on all messages, and as guides for persons travelling in public business. They watch the crops in the day time, and assist the farmers to do so at night. Their most peculiar duty, however, is to ascertain the boundaries of each field, and of each farmer's possession.' — Ferner Kittel, Kannada-Engl. Dict.: tala-vara, °vâra, talâra, talâri (auch sthala-vâra), a watchman, a beadle (who in Mysore generally is a besta, occasionally a höleya)'. Im Marâthî ist der talavâra ein dem Pâţîl untergebener Dorfbeamte, Telugu talâri, a village watchman', und im Tamil (nach Hultzsch, South-Ind. Inser. vol. 1, p. 108) talaiyâri, a watchman'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kalpasûtra (ed. Jacobi) § 61, Aupapûtika S. (ed. Leumann) § 48 etc.: anegagaṇanâyaga-daṇḍanâyaga-râ-îsara-talavara-mâḍambiya°, wobei îsara (= îśvara) von dem Komm. zu Kalpas. 61 als yuvarâja erklärt wird; Weber, Verz. der Sanskru. Prâkr.-Handschr. 11, p. 581: râyâ i vâ juvarâya ti [lies: i] vâ îsara-talavara°. Ebenso Mâhârâshtrî-Erzühlungen (ed. Jacobi) p. 28, l. 23. Eine ähnliche Reihenfolge bei Weber, 'Über die Geschichte vom Kaufmann Campaka' (Sitz.-Ber. der Berliner Akad. 1883), p. 603, l. 421: râjâ, śrîkaraṇ-âdhyakshaḥ ('Oberschreiber'), talârakshaḥ, mantrî etc. Damit wäre die Aufzühlung râjaputra-talavargi-sâmavâji[k-âdîn] (Ep. Ind. vol. 1v, p. 258, l. 14) zu vergleichen, wo talavargin ein ähnliches Amt bezeichnen muß.

Ath-aikadâ parijñûya tam chauram talarakshakâḥ | prati śûlîm-alakâḍhyam samantât-samachâlayan ||

Daß übrigens auch der talâra eines Dorfes nicht ein ganz untergeordneter Beamter war, zeigt die Erklärung von grâmanî-namdana durch talâra-putra im Kommentar zu Hâla (ed. Weber) V. 30.1

Weit schwieriger ist es, die Bedeutung des Wortes talâṭṭikâ (V. 26) festzustellen, das in anderen Inschriften oft in der Form tala-haṭṭikâ vorkommt. Das eine aber ergibt sich aus unserer Inschrift mit Sicherheit, daß dieser Ausdruck eine Lokalität bezeichnet, somit auch haṭṭikâ in grâmân=atratya-haṭṭikâ-talapâṭaka-samêtân und grâmâs=talapâṭaka-haṭṭikâ-samêtâh (Ep. Ind. vol. iv. p. 250, ll. 51 u. 52) in demselben Sinne und nicht als eine Taxe zu fassen ist. In den Guhila-Inschriften im JAS. of Bengal vol. Lv/1. p. 47 f. erscheint tala-haṭṭikâ in der häufigen Wendung śrâ-Chitrakâṭa-tala-haṭṭikâ-maṇḍapikâyâm als Platz, auf dem sich die maṇḍapikâ (,custom-house') befindet, und ibid. vol. vii/2. p. 738, l. 3, in Guṇa-

<sup>1</sup> Weber (Ind. Stud. xvi. 38) stellt entschieden mit Unrecht talâra mit talavarana (= Hindust. talvar) ,Schwert' zusammen, wonach talara ,der Degen = Held, Kriegsmann' wäre. Schon Pischel hat in Bezzenb, Beitr. III. 261 dieses Wort richtig in tala Grund, Boden' und vara "Beschützer' zerlegt. Dies wird, abgesehen von tal-âraksha, auch noch durch eine Reihe anderer in Inschriften vorkommender Ausdrücke bestätigt, wie tala-varga und ovargin (Ep. Ind. vol. iv. p. 258n; vol. vi. 106n), tala-hattikû und tal-ûttikû, tala-pada, tala-vûţaka und opûţaka und besonders talasîman in Madanapura-pattana | tath = aitatsamvaddha-talasîmû (Ep. Ind. vol. 14. p. 157, l. 11) und Kâvik-ûbhidhûnasya sthûnasya sambandhî talasîmûntah (ihid. vol. vii. p. 41, 11. 59 f.), wo tala den zu einer Stadt, bezw. zu einer religiösen Stiftung gehörigen kultivierten Grund und Boden bedeutet. So nahe also der Vergleich von talâra und tal-âraksha mit sthân-âdhyaksha, sthânika (Hêmach., Abhidhânachint.724; vgl. auch ibid. 726 sthâyuka = adhikritô grâmê) und dem Rûjput. Gazetteer vol. 111. p. 120 etc. erwähnten thånadår ("Polizeibeamter") liegt, ist tala doch nicht bloß sthâna. Und zwar erklärt sich die Anwendung des Ausdruckes talâra auf einen Polizeibeamten daraus, daß die polizeilichen Funktionen sich in Rajputana auch heute noch vor allem auf die Bewachung der Felder erstrecken, und daß eine Reihe niederer und höherer Beamten außer dem Einsammeln der Grundsteuern und anderen auf den Grundbesitz bezüglichen Amtshandlungen auch Polizeidienste versieht. Vgl. z. B. Râjput. Gazetteer, vol. 1. pp. 225; 232 f.; 11. p. 239; 111. p. 143. -Vgl. auch oben p. 146, Anmkg. 1 über den "Talliari" nach Buchanan.

puradurga-talahattik-ûvûsanikû-yuktam als Platz, von dem die ûvûsanikâ, ein Häuserkomplex (vgl. Ep. Ind. vol. 1. p. 177, ll. 32 u. 34), einen Teil bildet. Wie oben tala-hattikâ, so kommt in talapadaśułkamaindapikâyâm (Ind. Ant. vol. xi. p. 338, Plate ii. l. 3) tala-pada, das nach Wilsons Glossary of Ind. Terms land paying rent to Government' bedeutet, in Verbindung mit mandapikû vor. Talapada aber entspricht in der Bedeutung ganz genau tala-pâţaka,1 das Ep. Ind. vol. iv. p. 250, ll. 51 u. 52 in Verbindung mit hattikâ erscheint. Daraus glaube ich den Schluß ziehen zu dürfen, daß tala, talapada (vgl. noch Int. Ant. vol. vi. p. 200: Chaulukya Gr. Nº 5. Plate II, l. 11: Vadasara-talapada-bhûmisîmâyûm entsprechend dem vorhin p. 147, Anmkg. 1 erwähnten talasîman) und tala-pâţaka (oder -vâţaka) identisch sind und steuerpflichtiges, kultiviertes Land bedeuten, hattikâ aber einen dazu gehörigen Platz bezeichnet.2 - Endlich wäre noch hata-kûţa (in Bhûtâlû-hatakûtê: V. 16) zu erwähnen. Darüber schrieb Herr Олна: "Haṭa-kûṭa seems to be a sanscritized form of our local word hata-vâdâ "a village-market". Diese Gleichsetzung ist zwar lautlich unmöglich, doch dürfte hatakûta dieselbe Bedeutung haben. Ich möchte nämlich annehmen, daß hier kûţa auf koţţa oder Gujar. kûda ,a wall of slight sticks. laths, slittings of bamboo &c., plastered over with mud; a fence'

¹ Wie schon Prof. Kielhorn, Ep. Ind. vol.iv. p. 254¹¹ vermutet hat. Ich glaube, daß tala-pāṭaka sanskritisierte Form aus dem ursprünglichen tala-vāṭaka ist, und daß vāṭaka (= vāṭa; Gujar. vāḍ) ,piece of enclosured ground, room, space' bedeutet, also mit pada synonym ist. Vgl. die kontrahierten Marāṭħi-Formen talāṭ-dār, talāṭī-dār (wo also vāṭī vorliegt: vgl. Pischel, Bezz. Beitr. iii. 242) oder talāṭī ,the stipendiary accountant and registrar of a village' (Molesworth, Dict.), denen Corp. Inscr. Ind. vol. iii. p. 116, l. 7 der Beamtentitel tala-vāṭaka entspricht, wie wohl statt talāvāṭaka zu lesen ist. Diese zwei Bedeutungen von tala-vāṭaka sind also auseinanderzuhalten. Vāḍā erscheint häufig als zweiter Bestandteil von Ortsnamen Vgl. z. B. Ind. Ant. vol. vi. p. 204: Gunṭhāvāḍā, Rāṇāvāḍā, Angaṇavāḍā und schließlich das bekannte Anahil(t)apāṭaka oder Anahillavāṭaka (Anhilvāḍ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tala-hattikâ scheint einen Platz im Gegensatz zu hatta, dem eigentlichen Marktplatz, zu bezeichnen. Auch in der Siyadonî-Inschrift (Ep. Ind. vol. 1. p. 166) werden verschiedene Plätze erwähnt, wie Dôsi-hatta, chatur-hatta, chatushka-hata (sic!), Prasanna-hatta und Mahattaka-hatta.

zurückgeht. In diesem Sinne entspricht es ja auch vâḍa (vgl. p. 148, Anmkg. 1) und bedeutet vielleicht weiterhin wie dieses auch den "(eingehegten) Raum, Platz".

Die Inschrift besteht aus 51 metrisch vollständig korrekten Versen. Nur die einleitende Anrufung  $\hat{O}\dot{m}\parallel\hat{O}\dot{m}$  namah śrî-Mahâ-dêvâya, ferner Itaś=cha (l. 7) und das Datum am Ende der Inschrift sind in Prosa. Sie gliedert sich in funf Abschnitte. Da die Verse zumeist leicht verständlich sind, begnüge ich mich mit einer Inhaltsangabe. Ich möchte nur noch bezüglich des historischen Wertes der Inschrift vorausschicken, daß sie zwar an historischen Tatsachen nicht besonders reich ist, aber doch einige für die Geschichte der Guhila-Dynastie wichtige Daten liefert. Sie ist das bisher älteste Zeugnis aus der Regierungszeit des Samarasimha von Mêdapâṭa (Mêwâḍ), und zwar ergibt sich aus der Datierung, daß er schon A. D. 1273 regiert hat. Das älteste Datum für seine Regierung, sain 1335 = A. D. 1278, enthielt bis jetzt die im JAS. of Bengal vol. Lv/1. p. 48 publizierte Inschrift (Kielhorn, Northern List No. 236).

I. Die VV. 1—2 sind der Anrufung und Preisung Śiva's (Yôgarâjêśvara) und seiner Gattin (Yôgêśvarî) gewidmet.

II. Im zweiten Abschnitt (VV. 3-8) werden außer dem ersten Guhila-Fürsten Bappaka mit Übergehung der dazwischenliegen-

¹ Die Guhila-Familie wird in V. 3 Guhilâmgaja-vaŭiśaº genannt, wie auch ähnlich in V. 35 Padmasimha als Guhilâtmajanmâ bezeichnet wird. Diese Namen sind der ursprünglicheren Benennung Guhilaputra nachgebildet. Vgl JAS. of Bengal vol. tv/1. p. 48: mahârâjakula-Guhilaputra-vañiśatilaka-śrî-Samarasiūhèna und Ep. Ind. vol. 11. p. 12, l. 15: Gôbhilaputra-yōtram, womit das einheimische "Gohilote' (bei Tod. Rājasth. vol. 11. p. 221) übereinstimmt. Dagegen wird diese Familie Ep. Ind. vol. 11. p. 31, l. 3 kurzweg śrî-Guhil-ânvayaº und Ind. Ant. vol xvi. p. 347, l. 5 Guhilasya vamśaḥ genannt. Nach derselben Inschrift ibid. p. 348. l. 10 hat nämlich diese Dynastie merkwürdigerweise ihren Namen von Guhila, dem zweiten Regenten dieser Linie, dem Sohne und Nachfolger Bappaka's. Mit dieser Darstellung steht freilich die Sage im Widerspruch, der zufolge das Guhila-Geschlecht von Gôha ("the cave-born') stammt, den die Künigin Pushpavatî, Gattin des Śilâditya, Tochter des Paramâra-Fürsten von Chandrâvatî, auf ihrer Flucht nach dem Falle von Valabhîpura in einer Hühle gebar. Nach der Sage war ferner Bappaka der Sohn des Nagadit, des achten Nachfolgers von Gôha (Tod. Raj. vol 1. p. 220 f).

den Regenten nur die drei unmittelbaren Vorgänger Samarasimha's, nämlich Padmasimha, Jaitrasimha und Têjaḥsimha sowie Samarasimha selbst mit den üblichen Phrasen verherrlicht. Nur von Jaitrasimha wird (V. 6) berichtet, sein "Stolz sei weder von einem Fürsten der Mâlavas oder Gûrjaras, noch von einem Herrscher der Mâravas oder Jâmgalas, noch auch von einem Gebieter der Mlêchchhas je zur Resignation gebracht worden". Padmasimha's Vorgänger, Mathanasimha, und Bhôjarâja, der wohl mit dem in der Mount Âbû-Inschrift an dritter Stelle stehenden Bhôja identisch ist, werden im folgenden Abschnitt (in den VV. 10 u. 31) erwähnt.

III. Dieser Teil der Inschrift (VV. 9-33) enthält die Geschichte einer Brahmanen-Familie von der Zeit Mathanasimha's an bis zu der des Samarasimha, Mitglieder dieser Familie standen im Dienste der Guhila-Fürsten, nahmen an ihren Kämpfen teil und wurden dafür von ihnen ausgezeichnet. Das Amt des talâra¹ war innerhalb dieser Familie erblich. Es war dies (V. 9) das Geschlecht des Tâmtarada. Ihm entstammte Uddharana, den (V. 10) Mathanasimha, wegen seiner Geschicklichkeit im Bestrafen der Übeltäter und Beschützen der Wohlgesitteten zum talâraksha1 in der Stadt Någadraha2 machte'. Uddharana hatte (V. 11) acht Söhne, unter denen Yôgaraja der bedeutendste war. Dieser erhielt (V. 12) von Padmasimha das Amt eines talâra in derselben Stadt Någadraha. Sein jüngerer Bruder (V. 13) hieß Ratabhû, dessen Sohn Kelhana. Dieser hatte (V. 14) einen Sohn namens Udayin, dessen Sohn Karmana war. Yôgarâja selbst besaß (V. 15) vier Söhne, nämlich Pamarûja, Mahêndra, Champaka und Kshêma. Der erste unter ihnen, Pamarâja, ,fand (V. 16) beim Falle der Stadt Nâgadraha, nachdem er mit den Truppen des Sultâns (Suratrâna) gekämpft hatte, auf dem Marktplatz (hatakûta)3 von Bhûtâlâ4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben p. 145 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben p. 143, Anmkg. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. oben p. 148.

<sup>4</sup> Bhûtâlâ ist nach der brieflichen Mitteilung von Herrn Ojha, a village, which is situated about 12 miles from Nâgadâ. Ich fand diesen Ort nachträglich auf der

seinen Tod'. Mahêndra, der zweite Sohn Yôgarâja's, hatte (V. 17) drei Söhne: Bâlâ, Âhlâdana und Vayaja. Bâlâ's Sohn (V. 18) war Pêthâ(ka), der einen Sohn namens Sâmanta hatte. Bâlâ(ka) fiel (V. 19) bei der Einnahme von Kottahaka2 in Gegenwart des Jaitrasimha im Kampfe mit dem rânaka Tribhuvana.3 Aus Schmerz hierüber bestieg (V. 20) seine Gattin Bhôlî den Scheiterhaufen. Yôgarâja's dritter Sohn, Champaka, (V. 21) hatte einen Sohn, der Râjasimha hieß; dessen Sohn war Râmasimha, der den Bhachunda zeugte. Kshêma, Yôgaraja's vierter Sohn, erhielt (V. 22) von Jaitrasimha das Amt eines talâra in Chitrakûța. Seine Gattin Hîrû (V. 23) gebar ihm einen Sohn namens Ratna (V. 24), dessen Sohn (V. 25) Lâlâ ist.4 Ratna, ,ein Juwel von einem Helden', starb (V. 26) zugleich mit [dem Minister: vgl. V. 29] Bhîmasimha (im Kampfe) auf dem Marktplatz des zu Chitrakûţa gehörigen Landes (tala-haţţikû). Des Ratna jüngerer Bruder ist4 Madana (V. 27), der (V. 28) im Interesse von Jêsala(?)6 auf dem Schlachtfeld von

Karte von Râjputâna als Butála nordwestlich von Êklingi verzeichnet, in einer Entfernung, die der von Mr. Ojha angegebenen entspricht. — Die Schlacht fand vielleicht noch unter Padmasimha statt, könnte aber auch der Regierungszeit seines Nachfolgers Jaitrasimha angehören.

 $<sup>^1</sup>$  Vgl. ähnliche auf  $-\hat{a}$  (- $\hat{e}$  und - $\hat{u}$ ) endigende Namen mit Genitiven auf - $\hat{a}kasya$  (- $\hat{e}kasya$  und - $\hat{u}kasya$ ) in der Namenliste Ep.~Ind. vol. iv. p. 171 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Kotah der Karten, im Staate Kotah (Râjputâna).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Damit ist wohl der Chaulukya-König Tribhuvanapâladêva aus Anahila-pâlaka gemeint Für diesen besitzen wir aus Ind. Ant. vol. vi. p. 209, Plate i, l. 15, das Datum Vikr. samv. 1299 = A. D. 1242, für Jaitrasimha aus einer Handschrift (nach Ind. Ant. vol. xix. p. 167, Datum No. 86) das Datum samv. 1284 = A. D. 1228. Diese Daten machen es sehr wahrscheinlich, daß diese beiden Könige in Beziehungen zu einander standen, wie ja auch zwischen ihren Thronfolgern Vîsaladêva und Têjahsimha Beziehungen stattgefunden zu haben scheinen. Vgl. p. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das Präsens (asti) zeigt, daß diese Personen zur Zeit der Abfassung dieser Inschrift schon lebten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. p. 147 f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Was es für eine Bewandtnis mit śrî-Jêsala-kûryê und painchalaguḍikêna Jaitramallêna hat, konnte ich leider nicht feststellen. Ist Jêsala Personenname oder Abkürzung für Jêsala-mêru (vgl. Weber, Verz. d. Sanskr.- u. Pr.-Handschr. vol. 11. p. 1014 etc.)?

Utthûnaka¹ mit dem mit fünf Keulen bewaffneten (? pamchalagudikêna) Jaitramalla (?) kämpfte. Ihn (sc. Madana), ehrte (V. 29) Bhîmasimha's [vgl. V. 26] Sohn Râjasimha, der (nach dem Tode seines Vaters) Minister geworden war, zu wiederholten Malen, da er dessen, was ehemals geschehen war,² eingedenk blieb'. Madana erhielt (V. 30) von Samarasimha das Amt eines talâra in der Festung Chitrakûţa und verehrt (V. 31) in dem vom König Bhôja³ errichteten Tempel des Tribhuvananârâyana den Śiva. Madana's Sohn (V. 32) Môhana ist ,trotz seiner Jugend infolge seiner mitleidigen Gesinnung von Scheu vor den Taten der Bösen erfüllt'. Dieser Madana aber (V. 33), der leidenschaftslose Verehrer des Śiva, dürfe ja nicht mit jenem alten, von bösen Leidenschaften erfüllten Madana, der als Feind des Śiva bekannt ist, d. i. mit dem Liebesgott, verglichen werden.

IV. Der vierte Abschnitt (VV. 34-44) dieser Inschrift gibt ihren Zweck an:

"Da liegt (V. 34), auf der einen Seite in der Nähe von Någahrada, auf der anderen näher gegen Pråjyala<sup>4</sup> hin, das Dorf Chîrakûpa,<sup>5</sup> das trefflichen Boden und reichliche Lebensmittel besitzt. Die Oberhoheit über dieses Dorf (V. 35), die von materiellen Einkünften begleitet war, erhielt Yôgarâja [vgl. V. 12], der Brahmanenkleidung trug, ehemals von Padmasimha. Dort ließ Yôgarâja (V. 36) zuerst dem Yôgarâjêśvara (Śiva) und seiner Gattin (Yôgêśvarî) je einen Tempel errichten. Vorher hatte (V. 37) schon in diesem Dorfe Uddharaṇa [vgl. VV. 9 u. 10], nach der Errettung (uddharaṇa) seiner Vorfahren verlangend, dem Vishṇu den Tempel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Betreffs dieses Ortes schrieb Herr Олна: ,I would identify *Utthūṇaka* with *Arthunâ* in the Bânswârâ state, because two of the inscriptions discovered there by me call the place *Utthūṇaka-pattana* or *Utthūṇaka-nagara.*' — Vgl. *Ind Ant.* vol. xxII. p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nämlich des Umstandes, daß nach V. 26 an der Seite seines Vaters Bhîmasinha Madana's älterer Bruder Ratna im Kampfe gefallen war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. p. 150.

<sup>4</sup> Diesen Ort konnte ich nicht identifizieren.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl p. 143 f.

Uddharana-svâmin erbauen lassen. - Als Madana [vgl. VV. 27-33] die Vergänglichkeit dieser Welt erkannt hatte (V. 38) ,und besonders das böse Ungemach genau erwog, das aus dem Amt eines talâra entspringt, richtete er seinen Sinn dauernd auf einen religiösen Wandel . . . Weil (V. 39) jene beiden Tempel dem Siva und seiner Gattin der Angesehenste (mahattama) unserer Familie, der unter dem Namen Yôgarâja berühmte, fromme Mann hatte errichten lassen [vgl. V. 36], ließ Madana sie . . . wieder in Stand setzen. Auf dem herrlichen Gefilde (V. 40), das hinter dem prächtigen See Kâlêlâya liegt, gab Madana, der Sohn des Kshêma und der Hîrû [vgl. VV. 22, 23 u. 27], der in der Stadt Chitrakûţa, der bedeutendsten aller Festungen, wohnte, ... dem Gotte und der Göttin je zwei Felder, die er selbst abgeteilt hatte, behufs Lieferung von Opferspeise (naivêdya). Den zur Zeit der Abfassung dieser Inschrift lebenden Mitgliedern des gôtra (V. 41), nämlich Vayarâka, Pâtâka, Muṇḍa, Bhuvaņa, Têja, Sâmanta und Madana, dem Sohne der Ariyâ, aber auch den späteren Nachkommen (V. 42) wird aufgetragen, alle diese religiösen Stiftungen und das zu ihnen Gehörige zu beschützen und zu erhalten. V. 43 enthält die üblichen Segenswünsche und V. 41 den Namen des Priesters Śivarâśi, der in diesem Tempel die Aufsicht führte.

V. Der letzte Teil der Inschrift (VV. 45—50) führt die Namen des Verfassers der *praśasti* und der übrigen an der Herstellung der Inschrift beteiligten Personen an. Die *praśasti* verfaßte (VV. 47 u. 48) *Ratnaprabhasûri*, 'der in *Chitrakûṭa* wohnte, und dem von dem glorreichen *Viśvaladêva*¹ und dem erhabenen König *Têjaḥsimha* Verehrung erwiesen wurde. Die vorausgehenden VV. 45—47° geben

¹ D. i. der Våghêlâ-Fürst Vîsaladêva, für den wir aus Lp. Ind. vol 1. p. 25 als ältestes Datum V. samv. 1311 = A. D. 1253 kennen. Unsere Stelle besagt jedenfalls, daß Vîsaladêva und Têjahsimha Zeitgenossen waren. Eine Inschrift des letzteren (JAS. of Bengal vol. lv/1. p. 46) ist datiert samv. 1324 = A. D. 1267. Da nach unserer Inschrift Samarasimha samv. 1330 = A. D. 1273 regierte, starb Tējahsimha zwischen A. D. 1267-73. — Daß Vîsaladêva in feindlicher Beziehung zu den Guhila's gestanden, geht aus Ind. Ant. vol. vi. p. 210, Chaulukya Gr. No. 11. Plate 1, l. 4, hervor.

die Reihenfolge der guru's bis zu Ratnaprabhasûri an. Im Chaitragachchha,1 (V. 45) der Wohnstätte von Überwindern, Einsichtigen, Weisen, Kunstverständigen, erstand der ehrwürdige quru Bhadrêśvarasûri, dessen Leib strahlte wie ein goldener Schmuck (wie wenn im Himmel, der Stätte der Sterne, des Merkur, der Venus und des Mondes, der Jupiter... aufgegangen wäre'). Sein Schüler ist Dêvabhadrasûri, auf den Siddhasênasûri, Jinêśvarasûri, Vijayasimhasûri und Bhuvanachandrasûri, der Lehrer<sup>2</sup> des Ratnaprabhasûri, folgen. ,Dessen Schüler Pârśvachandra (V. 49) schrieb diese (praśasti) nieder, die mit Reihen von Buchstaben versehen ist, welche von den Kundigen zu loben sind. Kêlisimha (V. 50), der Sohn des Padmasimha, gravierte die Inschrift ein und der Architekt Delhana besorgte die Ausführung aller übrigen Arbeiten im Tempel. Die Inschrift schließt (V. 51) mit dem Wunsche: ,So lange in diesem All das herrlichen Ruhm³ besitzende Pushkara4-tîrtha besteht, von berühmten Königen besucht, - und so lange es im See einen Lotus von herrlicher Pracht nebst einem Flamingo gibt -, so lange erfreue sich diese prasasti (ihres Bestandes).

Das Datum der Inschrift entspricht Freitag, dem 13. Oktober 1273 A. D.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Um dieses gachchha scheint es sich auch in dem freilich ganz verderbten Text der Inschrift aus der Zeit des Tējaḥsimha im JAS. of Bengal vol. Lv/1. p. 46 zu handeln, wo vielleicht zu lesen ist: pavitra-śrî-Chaitram ganâdy-âgagana araṇi. Dort wird auch Ratnaprabhasûri (wie statt ° prabhavasûri zu lesen ist) erwähnt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An dieser Stelle ist das Verhältnis des Schülers zum Lehrer oder die Nachfolge in der religiösen Würde — wie dies in den paţţâvali's überaus häufig ist — durch tat-paţţê=bhût ausgedrückt. Vgl. z. B. Weber, Verzeichnis vol. 11. p. 1030 ff. und Hultzsch, South-Ind. Inser. vol. 1. p. 157, ll. 17 u. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das Bahuvrîhi-Kompositum râma-śri scheint noch irgend eine andere Beziehung zu enthalten. Doch geben die bei Top, Râjasth. vol. 1. p. 773 ff. und Râjput. Gaz. vol. 11. p. 67 ff. angeführten Legenden, die sich an Pushkara knüpfen, keine Auskunft.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dieses berühmte Tîrtha, das MBh. III, VV. 4062 ff. (ed. Calc.) verherrlicht wird und nahe bei Ajmer (Merwara) liegt, wird ähnlich auch in der Inschrift JAS. of Bengal vol. Lv/1. p. 45, V. 84 erwähnt, wo nach Kielhorns Mitteilung das Original liest: yāvat=Pushkaratīrtha-saikatakulam..., so lange das sandige Ufer des P. besteht.......

#### Text.

1. ¹Ôm || Ôm namaḥ śrî-Mahâdêvâya ||

²Śrî-Yôgarâjêśvara-nâmadhêyô

dêvô vṛishâmkaḥ sa śivâya vô=stu |

stutaḥ sadâ yaḥ pramadât=prasannaḥ

kim kim prabhutvam na dadâti sadyaḥ || 1³

2. ⁴Yôgêśvarî vô bhavatu prasannâ

dêvî svabhâv-ânavamaprabhâvâ |

shaṭkarnmasamsâdhana-lînachittair=

yôgîmdravṛimdair=abhivamdit-âmhriḥ || 2

⁵Guhilâmgaja-vamśajaḥ purâ

kshitipâ-

3. lô=tra babhûva Bappakaḥ |
prathamaḥ paripamthipârthivadhvajinîdhvamsana-lâlasâśayaḥ || 3

<sup>6</sup>Bahushv=atîtêshu mahîśvarêshu
śrî-Padmasimhaḥ purushôttamô=bhût |
sarvâmga-hridyam yam=avâpya La-

4. kshmîs=
tasthau vihây=âsthiratâm sahôtthâm || 4
Śrî-Jaitrasimhas=tanujô=sya jâtô=
bhijâtibhûbhrit-pralayânilâbhaḥ |
sarvatra yêna sphuratâ na kêshâm

chittâni kampam gamitâni
5. sadyalı || 5
Na Mâlavîyêna na Gaurjarêna

na Mârav-êśêna na Jâmgalêna |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durch ein Symbol bezeichnet.

<sup>3</sup> Metrum : Upajati.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Inschrift steht 1 am Beginn der zweiten Zeile.

<sup>4</sup> Metrum : Indravajrâ.

Metrum : Vaitâlîya.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Metrum: Upajâti; auch in den folgenden zwei Versen.

Mlêchchh-ádhináthéna kadápi mánô
mlánim na ninyê=vanipasya yasya || 6

Têjaḥsimha ilápatiḥ

6. samabhavat=tasy=átmajanmâ nayî châturyôchchhraya-vainchit-Âchyutavadhû-²vainchaprapainchôchchayaḥ |

chainchachchaindramaríchichakra-ruchiráchárô vichár-áinchitain chittain nyainchita-chápalain cha rachayan³ śrî-Chaindra-

 $ch\hat{u}$ d- $\hat{a}$ rchchan $\hat{e} \parallel 7^4$ 

7. <sup>5</sup> Tadzanu cha tanujanmâ tasya kalyâṇa-janmâ

jayati Samarasimhah satrusamhara-simhah |

kshitipatir=atiśûraś=chaindraruk-kîrttipûraḥ

 $svahita ext{-}vihitakarmm\hat{a}\ buddha ext{-}saddharmamarmm\hat{a}\parallel 8$ 

Itaś=cha ||

6 Jâta-

8. sh=Țâmṭaraḍa-jñâtau pûrvam=Uddharaṇ-âbhidhaḥ |
pumân=Umâpriy-ôpâsti-sampannaśubhavaibhavaḥ || 9

7 Yam dushtaśishtaśikshaṇa-

rakshaṇa-dakshatvatas=talârakshain |

śrî-Mathanasimha-nṛipatiś=

chakâru Nâgadraha-draingê | 10

9. Ashtáv=asya višishtál

putrâ abhavan=vivêka-supavitrâl!

têshu babhûva prathamaķ

prathita-yaśâ Yôgarâja iti | 11

<sup>8</sup>Śrî-Padmasimha-bhûpûlûd=Yôgarûjas=talûratûm |

Nagahrada-purê prápa paura-prî-

10. ti- $pradayakah \parallel 12$ 

1 Metrum: Śârdûlavikrîdita.

<sup>2</sup> Lies: -vancha-. <sup>3</sup> Lies: oyañ=śrî-.

<sup>4</sup> In der Inschrift steht 7 am Beginn der siebenten Zeile.

<sup>5</sup> Metrum : Mâlinî.

6 Metrum: Ślôka (Anushtubh).

7 Metrum: Âryâ; auch in dem folgenden Verse.

8 Metrum: Ślôka (Anushṭubh); auch in den folgenden drei Versen.

Babhûv=ûvarajas=tasya Ratabhûr=iti viśrutaḥ |
Kêlhaṇas=tanayô=mushya mukhyaḥ paurusha-śâlinâṁ || 13
Uday=îty=âkhyayâ khyâtas=tat-sutô vitatôdayî |
abhûj=jâtas=tu tat-putraḥ Karmaṇaḥ

11. sadma šarmmaņaļ | 14

Yôgarûjasya chatvûraś=chaturû jajñirê=mgajûḥ |
Pamarûjû Mahêmdrû=tha Champakaḥ Kshêma ity=amî || 15
Nâgadrahapura-bhamgê

samain Suratrâṇa-sainikair=yuddhvâ |

Bhûtâlâ-haṭakûţê

12. Pamarájah pamchatám prápa || 16

Bâl-Âhlâdana - Vayajâ

Mahêmdra-tanujûs=trayas=tv=ajûyanta | naya-vinaya-paraparûjaya-

jâtalayâ vihita-dînadayâḥ || 17

<sup>2</sup>Bâlâkasy=âmgajô jâtaḥ Pêthâkô vi-

13. lasad-balaḥ |

sutô-bhût-tasya Sâmaintô 'naint-ôpâstau krit-ôdyamah  $\parallel$  18  $^3B$ âlâkah Kôṭṭahaka-

grahanê śrî-Jaitrasimhanripa-puratah |

Tribhuvanarânaka-yuddhê

jagâma yuddhvâ param lôkam || 19

 ${\it Tad} ext{-}{\it vi} ext{-}$ 

14. raham=asahamânâ

Bhôly=api nâmn=âdimâ vidagdhânâm † dagdhvâ dahanê dêham

tad-bhâry=âryâ tam=anvagamat || 20

<sup>4</sup> Champakasya surabhêh svabhâvatô

Râjasimha iti namdanô=bhavat |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metrum: Âryâ: auch in dem folgenden Verse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrum: Ślôka (Anushtubh).

<sup>3</sup> Metrum: Arya; auch in dem folgenden Verse.

<sup>4</sup> Metrum: Rathôddhatâ.

#### Râmasimham=atha sa prasûta-

15.

vân

sô=janishṭa cha Bhachumḍam=amgajam || 21

¹Kshêmas=tu nirmmita-kshêmaś=Chitrakûṭê talâratâm |
râjñaḥ śrî-Jaitrasimhasya prasâdâd=âpad=uttamât || 22

²Hîrûr=iti prasiddhâ

pratishiddh-árttárttidurmatir=abhûch=cha |

16. jâyâ tasy=âmây=â-

jâyata tanujas=tayô Ratnaḥ ∥ 23

<sup>3</sup>Ratnâni samti saguṇâni bahûny=ap=îha

khyâtâni yas=tad-adhikô vidadhê tu dhâtrâ } pumstvâdhirôpaṇa-guṇêna garîyas=ôchchai

Ratnah sa kê-

17. na samatâm samupaiti śuddhaḥ || 24

4 Ratnasya sûnur=anyûna-prâpta-mânô=sti mânishu |

Lâlâ-nâmâ ghana-sthâmâ pravarâchâra-śauchavân || 25

5 Vikrâmta-ratnam samarê=tha Ratnaḥ

sapatnasamhâra-

18.

kṛitaprayatnah |

śrî-Chitrakûṭasya talâṭṭikâyâ'n

śrî-Bhîmasimhêna samam mamâra  $\parallel$  26

<sup>6</sup>Ratn-ânujô=sti ruchirâ-

châraprakhyâta-dhîrasuvichâraḥ |

Madanah prasanna-vadanah

satatam krita-dushtaja-

19.

 $nakadamah \parallel 27$ 

Yaḥ śrî-Jêsala-kâryê=

bhavad=Utthûnaka-ranamganê praharan |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metrum: Ślôka (Anushtubh).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrum: Âryâ,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Metrum: Vasantatilakâ.

<sup>4</sup> Metrum: Ślôka (Anushtubh).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Metrum : Upajâti.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Metrum: Âryâ; auch in den folgenden vier Versen.

```
pamchalaguḍikêna samam
prakaṭa-balô JaitramaIIêna || 28
Śrî-Bhîmasimha-putraḥ
prâdhânyam prâpya Rājasim-
```

20.

hô yam |

bahu mênê=naikadhyam

prâkpratipannam dadhad=dhridayê || 29

Śrî-Chitrakûṭa-durggê

talâratân yah pitrikram-âyâtân |

śrî-Samarasimha-râja-

 $pras \hat{a} data h pr \hat{a} pa \ nih p \hat{a} pa h^1 \parallel 30$  Śr $\hat{i}$ -Bhôja-

21.

rûja-rachita-

Tribhuvananârâyaṇâkhya-dêvagrihê |

yô virachayati sma sadâ

Śiva-paricharyâm svaśiva-lipsuh | 31

<sup>2</sup> Môhanô nâma yasy-âsti namdanô vinayî nayî | bâlô-pi pâpi-

22.

karmmabhyah sásamkah súkamattayá  $^3\parallel 32$ 

<sup>4</sup> Savikâraḥ Śiva-vairî

yad=asti viditaķ purâtanô Madanaķ |

5nirvrikritêl Śiva-bhaktêr=

amushya tên=ôpamâ n=âtaḥ || 33

6 Itaś=cha Nagahrada-sain-

23.

nidhânê

padê padê Prâjyala-sannidhânê | grâmaḥ subhûmîbhṛiti-Chîrakûpanâm-âsty-adôsh-âmalanîrakûpaḥ || 34

<sup>1</sup> Lies: nishpapah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrum : Ślôka (Anushtubh).

<sup>3</sup> Lies: śilkavattaya.

<sup>4</sup> Metrum : Âryâ.

<sup>5</sup> Lies: nirvio.

<sup>6</sup> Metrum : Upajâti.

<sup>1</sup>Tasy=âdhipatyêna dhanâpti-śâlinâ
prâpa prasâdam Guhilâtmajanmanaḥ |
śrî-Pa-

24. dmasimha-kshitipâd=upásitât=
prág=Yôgarájaḥ kila vipravêshabhrit || 35

<sup>2</sup>Sa Yôgarâjaḥ prathamam pṛithu-śrîr= akârayat=tatra pavitra-chittaḥ |

śrî-Yôgarâjêśvara-dêvagêham Yôqêśvarî-dêva-

25.

gṛihêṇa yuktam || 36

³Pûrvam=Uddharaṇên=êh=Ôddharaṇasvâmi Śarmggiṇaḥ⁴ |
harmyam vidhâpitam ramyam purvajôddharaṇ-árthinâ || 37

⁵Jñâtvâ satvara-gatvaram jagad=idam sarvam gaṇêbhyaḥ satâm paryâlôchya vi-

26. śêshataś=chavishaman pâpan talâratva-jan dharmê Dhûrjaṭipûjana-prabhṛitikê nityan manô nyastavân=
âtmânan Madanaś=chikîrshur=amalan janmany=amushminn=api || 38

Asmadgôtra-mahattamêna Śitha-6

27. yôr=yasmâd=amû kâritau
prâsâdau nanu Yôgarâja iti vikhyâtêna puṇyâtmanâ |
mâtur=vaptur=ath=âtmanaś=cha Madanô baṁhîyasê śrêyasê
lakshmy=âlaṁkṛita uddadhâra tad=imâv=ájanma-śuddhâśayaḥ || 39

### Kâlêlâya-sarûvarasya

28. ruchirê paśchâdbhavê gôcharê kêdârau Madanô dadau pramuditô dvau dvau vibhajya svayam |

<sup>1</sup> Metrum : Indravamia,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrum: Upajâti.

<sup>3</sup> Metrum: Ślôka (Anushtubh). 4 Lies: Śârmginah.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Metrum: Śârdûlavikrîdita; auch in den folgenden zwei Versen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lies: Śiva. An Stelle des śi stand ursprünglich ein anderes Zeichen. Dem tha scheint ein i vorausgegangen zu sein.

### durggânuttara-Chitrakûțanagara-sthah Kshêma-Hîrû-

 $sut\hat{o}$ 

naivêdy-ârtham=avadyamôchana-manâ dêvâya dêvyây=api||40 ¹Vayarâkah Pâtâkô

Muṁđô Bhuvaṇô=tha Têja-Sâmaṁtau

Ariyâ-putrô Madanas=

tv=idam-abhidhaihp $\hat{a}lan$  $\hat{i}yam$ =idam-akhilam $\parallel$ 41  $^2$ 

30. 3Bhâvibhir=êtad-vainsyair=

anyair-api rakshyam-âtma-puṇyâya |

viśvam vinaśyad=êtad=

dharmasthânâdikam vastu | 42

<sup>4</sup>Yâvach=chandra-virôchanau vilasatô lôkaprakâś-ódyatau tâvad=devagriha-dvayam vija-

31. yatâm=êtan=mudâm=âspadam |
uddhart=âsya cha namdatu pramadavân=nyâyâd=anugr-âgranîr=
anyê=py=asya sanâbhayô gatabhayâ bhûyâsur=utpâtataḥ || 43
<sup>5</sup> Pâśupata-tapasvipatiḥ

śrî-Śivarâśiḥ saśî[la]-

32. ârâdhit-Aikalimgô= guṇa-râśiḥ |

dhichthût-ûtw-ûcti nichthû

 $dhishth \hat{a}t$ = $\hat{a}tr$ = $\hat{a}sti$   $nishth \hat{a}v\hat{a}n \parallel 44$ 

Śrî-Chaitragachchha-gaganê

târaka-budha-kavi-kalâvatâin nilayê |

śrî-Bhadrêśvarasûrir=

gurur=udagân=nishkavarṇṇ-âmgaḥ | [45]

33. <sup>6</sup>Śrî-Dêvabhadrasûris=

tad=anu \$r $\hat{i}$ - $Siddhas\hat{e}nas\hat{u}rir$ =atha

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metrum : Gîti (Âryâ).

<sup>2</sup> In der Inschrift steht 41 am Anfang der Zeile 30.

<sup>3</sup> Metrum: Âryâ.

<sup>4</sup> Metrum : Śârdûlavikrîdita.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Metrum: Âryâ; auch in dem folgenden Verse.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Metrum : Gîti (Âryâ).

ajani Jinêśvarasûris=
tach-chhishyô Vijayasimhasûriś=cha || 46
¹Śrî-Bhuvanachamdrasûris=

tat-paṭṭê=bhûd=abhûta-daṁbhamalaḥ | śrî-Ratnaprabhasûri-

34.

s=

tasya vinêyô=sti muni-ratnam || 47 Śrîmad -Viśvaladêva-

 $\hat{sri}$ -Têja $\hat{p}$ si $\hat{m}$ ha $\hat{r}$ a $\hat{j}$ a-krita $\hat{p}$ a $\hat{p}$ a $\hat{p}$  |

sa imâm praśastim=akarôd=

iha ruchirâm Chitrakûţa-sthah || 48 <sup>2</sup>Śishyô=mushy-álikha[n=mu]-

35. khyô vaidushyêṇa vibhûshitaḥ |
Pârśvachaṁdra imâṁ vidvadvarṇṇya-varṇṇâli-śâlinîṁ || 49
Padmasiṁha-sutaḥ Kêlisiṁhô-mûm-uchchakâra cha |
sthânê-tra Dêlhaṇaḥ śilpî karmmâṁta[ram-a]-

36. kârayat || 50 Yâvad=viśva-sarasy=asminn=asti râma-śri Pushkaram | râjahamsa-yutam tâvat praśastir=namdatâd=iyam || 51

Samvat 1330 varshê Kârttika-śudi pratipadi Śu[krê] [ | \* ].

<sup>1</sup> Metrum: Âryâ; auch in dem folgenden Verse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrum: Ślôka (Anushtubh); auch in den folgenden zwei Versen.

## Bemerkungen zur Karte von Arabia Petraea.

Von

#### Alois Musil.

Im Vorworte zu meiner Arabia Petraea, I, Moab, S. XI sage ich: ,Ich bin mir wohl bewußt, daß meine Karte viele Schwächen aufweist; ich hätte auch gern vor ihrer Drucklegung noch eine Reise unternommen, um verschiedene Lücken auszufüllen . . . ' und es liegt nur im Interesse der Wissenschaft, wenn recht viele Ergänzungen und Richtigstellungen meiner Karte geliefert werden; doch darf man nicht außer acht lassen, daß es viel leichter ist, eine vorhandene Karte zu berichtigen, als die erste Karte eines Gebietes zu schaffen.

Die Revue Biblique internationale (publiée par l'École pratique d'études bibliques établie au convent dominicain Saint-Étienne de Jérusalem) bringt in der letzten Nummer (April 1907, S. 278—282) eine ausführliche und im allgemeinen zustimmende Besprechung meiner Karte von Arabia Petraea aus der Feder des H. Vincent, O. P. Auf S. 280 f. schlägt er folgende Berichtigungen vor:

1° cas: 'Ajn Ţāba soll nördlich von der Insel el-Ķraje verzeichnet werden. Ich habe 'ajn Ṭāba nicht gesehen und auch nicht besucht und mußte mich auf die Zuverlässigkeit meines Begleiters (eines 'Aķabawi) verlassen. Dies umsomehr, als die Quelle in dem Tälchen westlich von w. el-Maṣri im Baedeker, Unterügypten, 1885, S. 535 (Palestine and Syrie 1906, S. 209) 'Ṭāba'' heißt. Übrigens kommt auch ein 'ajn Tāba nördlich von el-'Akaba vor.

2° cas : ,Situation d'Aïn Qseimeh par rapport à Qedeis et surtout à une dizaine de kilomètres environ à l'orient de Barâbîr el-Moueilel, tandis que le relevé recent des PP. Savignac et Jaussen (RB., 1906, juil.) le place très près de Moueilel, au nordest du col. Cette dernière localisation a pour contrôle un levé exécuté en 1896 par M. le capitaine de Grandmaison, joint à une caravane de l'École (RB., 1896, p. 447).

'Ajn Ķṣejme liegt nordöstlich von Barabîr Ķṣejme und die temâjel el-Mwêleḥ liegen nordöstlich von Barabîr el-Mwêleḥ, einer niedrigen Hügelreihe, welche die Ebene von Ķṣejme und Mwêleḥ gegen Süden begrenzt. Das letzte Wasser von Ķṣejme ist vom ersten Wasser von Mwêleḥ nach der Karte kaum 5 km entfernt, also ,très près' und nicht ,une dizaine de kilomètres'. An der ,caravane de l'École 1896' habe ich teilgenommen und meines Wissens ist ,M. le capitaine de Grandmaison' niemals von Ķṣejme nach Mwêleḥ gekommen, konnte infolgedessen die genaue Lage von Mwêleḥ in bezug auf Ķṣejme nicht bestimmen.

3° cas: "Fénân, indiqué à 17—18 kilomètres de Chôbak par N.-N.-E. et, presque, strictement à l'ouest de Dhâna — moins d'un degré de déviation au sud, au bout du seil qui tombe en abruptes cascades du haut plateau. Un croquis rapide inséré dans la Revue (1900, p. 285) situait Fénân par 228° de Dhâna, c'est-à-dire 47° plus au sud, et à une distance un peu moins considérable de Chôbak. En se reportant au relevé partiel si soigneux de M. Brūnnow (Die Provincia Arabia, 1, feuille 3 de la carte), on trouvera cette même direction assignée à l'ou. Dhâna, au bout duquel se trouve Fénân, que M. Brūnnow n'a cependant pas atteint. Peut-être même le tracé est-il par trop prononcé en sud-ouest — ce qui n'accentue que plus encore le point d'interrogation à mettre provisoirement sur ce point de la nouvelle carte.'

Fênân liegt nach der Karte 16.6 km nordwestlich (nicht nordnordöstlich) von eš-Šôbak in der Richtung 267° (also 3° Abweichung) von Dâna. Der Taleinschnitt von Dâna ist oben etwa 4 km breit und hat nach der Karte die Richtung WSW. 252°, bei Brunnow 248°, also eine minimale Differenz von 4° und nicht 47°, plus au sud'. (Der Rezensent scheint die durch fetten Druck hervor-

gehobene Nordrichtung des angeführten dritten Blattes übersehen zu haben, wodurch aus 4° Differenz die 47° entstanden sind.) Der Gebirgszug am rechten Ufer streicht weit nach W., wogegen derjenige am linken Ufer, der auch niedriger ist, bei Fênân in die Ebene übergeht. Der Bach fließt zuerst gegen NW., dann gegen WSW. und nach dem Austritte aus dem Gebirge in der Ebene al-Fêha wieder gegen W. Von Dâna kann man nur die ideale Richtung des Taleinschnittes bestimmen, und auch da drängt der nördliche Gebirgszug das Auge mehr gegen Süden in die Ebene ab. Die Richtung des Baches läßt sich von Dana aus schwer feststellen. noch weniger aber die Lage von Fênân genau bestimmen, da es nicht sichtbar ist. Man bemerkt es aber von el-Ḥeṣma und auch von dem nordöstlichen Einschnitte bei der Sulfani-Straße (etwa 3 km nordnordöstlich von Dâna) und von da liegt es in der Richtung 262°, event. 255° (Rayonierungen vom Jahre 1896, 1900, 1901, 1902); von Fênân peilte ich el-Ḥeṣma in der Richtung 72° 30' und den Taleinschnitt in der Richtung 65°. Zur Kontrolle dient auch ein Panorama von Fênân. Bei Brünnow ist gerade die Umgebung von Pâna nur schematisch dargestellt und auf dem angeführten dritten Blatt seiner Karte steht bei Dana: "Ungefähre Lage" und "alles hier unsicher; die nach Westen gehenden Wadis wurden vom Gebel Dâna oberflächlich aufgenommen'. Diese Originaläußerung Brünnows steht mit dem ,relevé partiel si soigneux' des Rezensenten im Widerspruch.

,Un dernier exemple d'autre sort, soulignant l'exactitude d'une donnée à trouver dans les diagrammes de RB. et que je n'ai su rencontrer dans la carte : l'existence d'une région dite Ḥismeh vers l'extrémité méridionale du Chérâ entre le Nagb cš-Štar et 'Aqabah (RB., 1903, p. 101). L'intérêt de cette localisation n'est pas du tout négligeable; quand M. Clermont-Ganneau traitait récemment de l'itinéraire de Saladin (RB., 1906, p. 464 ss.), il eût opéré sur cette information si elle lui fût alors passée sous les yeux, pour appuyer sa très sagace restitution paléographique de con en compa, étant donné le groupement Ḥismeh et Echtâr (orthographe qui témoigne à

tout le moins de la parfaite ingénuité du document, publié tel qu'il a été recueilli avant toute préoccupation de le contrôler dans les textes arabes!). La discussion de ce nom par M. Clermont-Ganneau m'ayant remis le vocable en mémoire, je l'ai cherché et retrouvé sous la forme que voici dans un carnet de route vieux déjà de dix ans: "Chérâ proprement dit ne va pas au sud aussi loin qu'Aqabah, car ayant 'Aqabah et sa mer il y a une région de Hesmeh "..."

Auf meiner Karte ist das Wort Ḥesma (nicht Ḥesmeh) nicht weniger als 13 cm lang mit fetten Buchstaben geschrieben — und doch sagt H. Vincent "je n'ai su rencontrer dans la carte: l'existence d'une région dite Ḥismeh'.

Im August 1899 (als ich die Topographie des Fürstentums Crac et Mont Real studierte) las ich in Abu Šâma die auf Ṣalâḥeddîn bezügliche Stelle: يمى ثم عقبة شتار ثم القريتين und bereits damals notierte ich: Ṣalâḥeddîn durchquerte die Landschaft Hesma, erstieg den Rücken von eš-Šerâ über den Paß nakb Štâr und gelangte nach el-Karjatên.' Übrigens fand ich gleichzeitig in der Handschrift des British Museum (Bibl. Rich. 7312, Plut. ccxxx, c) O. R. 24, A. g., fol. 119b die Variante: 'وصار بحمسی وصار بحمسی و معسی و

Im Anzeiger der philos.-histor.-Klasse der kaiserl. Akademie der Wissenschaften, Wien 1904, (7. Jänner), S. 12 identifiziere ich: ,Nakb Šitâr (Abu Šâma, Kitāb ar-Rawḍatajn, Ķâhira, п, S. 28) — Nakb Štâr نقن شتار '

In der Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Wien 1904, S. 401 bemerke ich: "Hesma ist nicht höher, sondern im Gegenteil um 200-300 m niedriger als eš-Šera'...', Die Ebene heißt nicht Kûra, sondern Ḥesma'... R. Brünnow hat dies in seinem monumentalen Werke, Die Provincia Arabia, II, 1905, S. 333 wörtlich abgedruckt... und dennoch blieb Ḥesma dem Rezensenten unbekannt, bis er es endlich 1907, dans un carnet de route' entdeckte...

In der Besprechung folgt eine Anekdote von einem 'Raḥîl le hâbleur', die mit der Karte nichts zu tun hat. Desgleichen die folgende Ausführung: 'J'ai quelque lieu d'en soupçonner une analogue, parfaitment innocent au surplus, dans cette légende inscrite sur le magnifique plan de Pétra de M. Musil, en la région du Ma'sereh: Mamât Manşour, qui signifie à peu près le 'lieu où est mort Manşour'; or c'est un Manşour de ma connaissance — dont certaine mésaventure, trop banale pour être contée à nos lecteurs, avait jeté quelque émoi parmi nos excellents amis bédouins de l'Ouâdy Mousa vers la fin de l'automne de 1897 —, qui a été, si je ne suis trop dans l'erreur, l'occasion de cette désignation, peu courante encore à Pétra en 1905, m'ont assuré quelques voyageurs.'

Mit welchem Rechte der Rezensent den Manşûr, nach dessen Sterbeplatz der schmale Felsstreifen zwischen dem w. Ma'êşret el-Wasta' und w. Ma'êşret et-Tarfâwijje benannt ist, sich selbst (P. Vin-CENT = Mansûr) gleichstellt, da er heute noch lebt, weiß ich nicht. Übrigens heißt die nahegelegene Hochebene am rechten Ufer des še'îb ed-Dejr: mamât Ḥamdân (Sterbeplatz des Ḥamdân), und auch sonst sind ähnliche Benennungen ziemlich häufig; vgl. marma el-Ejr, marma Mişleh, marma Senâd, marma ed-Durmi u. a. m. Die Bemerkung ,cette designation, peu courante encore à Petra en 1905, m'ont assuré quelques voyageurs' ist nicht entscheidend. Behauptete ja der Rezensent in der RB. 1898, S. 434: "L'imposibilité de contrôler l'existence d'el-Ou'airah à l'Ou. Mousa . . . ' und doch habe ich bereits 1896 el-Wejra photographiert und 1898 aufgenommen. (Vgl. Anzeiger der phil.-histor. Klasse vom 11. Jänner 1899, Anzeiger der böhmischen Akademie der Wissenschaften, Prag 1899, S. 258 u. a. m.)

Über die technische Ausführung der Karte schreibt der Rezensent (S. 279): ,Il faut toutefois reconnaître, qu'on n'a pas atteint à la clarté et à la suprême élégance des récentes cartes de M. Brünnow, de M. Schumacher surtout, gravées à Leipzig, la dernière il est vrai à une échelle moitié plus grande . . . 'Nun ist meine Karte im Maßstabe 1: 300.000, die Brünnowsche "Karte der südlichen Belķâ, Moab & Edom' aber 1:100.000 ausgeführt, und einer der berufensten Fachmänner Universitätsprofessor Dr. Eugen Oberhummer schreibt (Neue Freie Presse 1907, Nr. 15274): "Über die technische Ausführung der Karte genügt es, hervorzuheben, daß dieselbe durchaus eine vorzügliche ist, wie sich das eigentlich bei einer Leistung des k. und k. Militärgeographischen Instituts von selbst versteht. Das Gelände ist in zarter brauner Schummerung gehalten, welche die Bodenformen hervortreten läßt, ohne die Lesbarkeit der Schrift auch in den meist beschriebenen Teilen zu beeinträchtigen. Blaue Farbe ist für die Wasserflächen und die wasserführenden Rinnsale angewendet, während die trockenen davon durch schwarze Linien unterschieden sind; Verkehrswege, Siedlungen und Kulturen sind durch eine größere Zahl von Signaturen nach Charakter und Bedeutung bezeichnet, die Schreibung der Namen mit diakritischen Zeichen ist unter steter Kontrolle des Autors auf das genaueste dem einheimischen Sprachgebrauch und der befolgten Transkription angepaßt . . . '

## Bemerkungen zu Papyrus G. des Fundes von Assuan.

Von

#### L. Freund.

Auf den für die vergleichende Rechtswissenschaft so sehr wichtigen Fund des Hammurabisteines folgt nun die Entdeckung von zehn aramäischen Rechtsurkunden auf Papyrus in Syênê (Oberägypten), die sich auf die Verhältnisse dreier Generationen einer im 5. Jahrhunderte v. Chr. dort lebenden jüdischen Familie beziehen. A. H. Sayce und A. E. Cowley haben diese Dokumente unter dem Titel: Aramaic Papyri discovered at Assuan 2° London 1906, ediert. Diese zehn Urkunden sind von den Herausgebern mit den Buchstaben A—K bezeichnet. Die Bedeutung dieses Fundes für die Sprachkunde, Kulturgeschichte und die Kenntnis des damaligen Kalenderwesens bei den Juden wurde zur Genüge von den Herausgebern, vom Nestor der Orientalisten, Th. Noldeke, dann Marck Lidzbarski<sup>2</sup> und zum Teil auch von E. Schürer<sup>3</sup> erörtert. Zweck dieser Arbeit ist es, zur Er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Die aramäischen Papyri von Assuan. <sup>c</sup> Zeitschrift für Assyriologie xx. S. 130—150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deutsche Literaturzeitung Nr. 51/52 1906.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theologische Literaturzeitung Nr. 1 und 3 1907. Die Annahme Lidzbarskis, der sich auch Schürer anschließt, daß die Juden zu jener Zeit das Jahr mit dem 1. Nisan begannen, kann nur in bezug auf die Datierung der Veiträge als bewiesen angesehen werden. Dies stimmt aber mit der jüdischen Tradition überein; denn auch die Mišnah Roš-ha-Šana i. 1 überliefert בניכן ראש בעיכן ראש בעיכן ראש בעיכן ראש בעיכן ראש לבליים der Regierungsjahre der Könige, wie sie in den Verträgen üblich war, wurde der 1. Nisan als Neujahr angenommen, während für die allgemeine Zeitrechnung und manche religiöse Zwecke der 1. Tisti als Neujahr fixiert wurde. Aus den

170 L. Freund.

klärung der inhaltlich schwierigsten und juristisch interessantesten dieser Urkunden, des Papyrus G. einen Beitrag zu liefern. Cowley dessen Entzifferung sonst nach dem Urteile Nölderst über alles Lob erhaben ist, hat doch in der Übersetzung dieser Urkunde ein Versehen begangen, welches für das juristische Verständnis dieses Vertrages verhängnisvoll wurde. Nach Richtigstellung dieses Irrtums wird sich der Zusammenhang der hier zugrunde liegenden, ehegüterrechtlichen Institutionen, mit den aus dem babylonischen und talmudischen Rechte bekannten einerseits, wie denjenigen der demotischen und griechischen Papyri andererseits, mit unleugbarer Evidenz ergeben. Am auffälligsten aber ist die Verwandtschaft mit der talmudischen Ketubah, so daß Lidzbarski Recht behält mit seiner Behauptung, in Papyrus G. liege eine regelrechte Ketubah vor. Zur Orientierung folgen hier diejenigen Stellen des aramäischen Textes,² die den Gegenstand dieser Arbeit bilden:

G.

```
בבי [ [ // ] תַּ(שוֹרִי [זִוֹי מֹלאֹ ... ... לירח אפפוי שנת בי ./ .: לארתחשםש מלכאו
           אמר אם הור בר [צהא] ארדיכל זי מלכא למ[חסיה א]רמי זי סון לרגל
                                                                          2.
              וריות לאמר אנה [א]תית ביתד למנתן לי [ל]בֿרֹתדׁ מפטיה לאנתו
                                                                          3.
                   הי אנתתי ואנה בעלה מן יומא זנה ועד עלם יהבת לך מהר
           ברתך מפטחיה (כסף) שקלן / / באבני מלכוא) על עליך וטב לככך
                                                                          5.
        בנו הנעלת לוברתך] מפטחיה בידה כס(ף) תכונה כבש / שקלן / באבני
                                                                          6.
                מלכא כסת ד/לי׳ [ה]נעלת לה בידה לבש / זי עמר חדת חשב
                                                                          7.
                n_{L^{(t)},H}^{(t),H}צבע ירין הוה ארך אמן H(H,H)בH(H,H)ה כסף ככשן אשקלן
                                                                          8.
                    באבני מלכא שבים / הדת הוה ארך אמן // / ב / " שוה
                                                                          9.
                כסף שקלן 'יו וו (בא)בני מלכא לבש אחרן זי עמר נשחט הוה
                                                                         10.
                 ארך אמן 17 / בל אוה כסף שקלן 17 / מחזי / זי נחש שוה
                                                                         11.
             כסף שקל / ד/. תמ[חי] / זי נחש שויה כסף שקל / ד / כסן זי נחש
                                                                         12.
                    שוין כפף שקלן 1/ זולוע / זי נחש שוה כפף ד /. כל כפפא
                                                                         13.
            ודמי נבסיא כסף כבשן 1/4 שקל 10 חלרן כ' כסף ד' ל' באכני
                                                                         14.
             מלכא על עלי (וט)יב לבבי בני
                                                                         15.
```

Verträgen dieses Fundes ist demnach kein Widerspruch gegen die jüdische Tradition abzuleiten, wie dies Schürer mit seinem "nicht 1. Tischri' zu tun scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Cowleys Umschrift.

מחר (או יוום אהרן תקום (מפושחיה בעדה . . . . 22. ותאמר שנאת לאסחור בעלי כסף שנאה בראשה תחב על 23. מוזנא ותתקל לנאס]חור כסף שקלן 11 / ד // וכל זי הנעלת 24. בירה תהנפק (מן) חם עד חום ותהך (לוחאן זי צבית ולא 25. ידין ולא דבב מחר או יום אחרן יקום אסחור בעדה 26. ויאמר שנאת (לאנ)תתי מפטחיה מהרה (י)אבד וכל זי הנעלת 27. בידה תהנפק מן הם עד חוט ביום חד בכף חדה ותהר 28. לה אן זי צבית מֹן לא דין ולא דבב ונהן) יקים על מפטחיה 29. לתרבותה מן ביתה 30.

Die in Z. 6, 7, 24 und 27 vorkommende Form היעלת übersetzt Cowley mit der 1. p. sg. 1, I have delivered und glaubt, es sei hier die Rede von einer donatio propter nuptias, wie dies Sayce in seiner Einleitung S. 12 ausdrücklich sagt ,and the loss of the "Donatio" given by the bridegroom if the wife divorced her husband'. Auch CLERMONT-GANNEAU<sup>2</sup> schließt sich ihm an und sagt: ,Le mari verse à son beau-père 5 sicles à titre de mohar et constitue à sa femme une dot en espèces et un trousseau.' Allein diese Auffassung erweist sich bei kritischer Betrachtung aus philologischen wie aus sachlichen Gründen als unrichtig; denn wäre hier die Rede von einer donatio, die der Bräutigam der Braut bietet, so müßte dies Z. 15 analog zu Z. 5 ausgedrückt sein durch על עלה ומים לבבה בני oder על עליך ומב לבכך בנו. Auch מוב לבכך בנו Auch אומב לבכך בנו. Auch seine irrtumliche Auffassung von הנעלת verleitet, mit "give back" wiedergibt, kann nie etwas anderes als ,hinaustragen, herausbringen' bedeuten. (Vergl. Dan. v 3. 5. Esr. v 14. vi 4; im Talmud entspricht es immer dem hebr. Fryn. Vergl. übrigens auch Papvrus D. Zeile 15, 17, 27.) Nach der Auffassung Cowleys muß ferner die Frau im Falle einer Scheidung auf Verlangen des Mannes diese donatio (Z. 28) ביים חדה בכך חדה, an einem Tage auf einmal' zurückstellen. Wir gelangen also zur unmöglichen Konsequenz, daß die Frau strenger behandelt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In seinem Glossar zu Papyrus G. S 44 bemerkt er allerdings, daß diese Form grammatisch auch die 2. p. sg. perf. bedeuten könne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Revue critique d'histoire et de littérature Nr. 44, 1906. S. 349.

172 L. Freund.

wird, wenn die Scheidung auf Verlangen des Mannes erfolgt, als wenn sie selbst die Scheidung fordert, für welche Eventualität diese Bestimmung nicht statuiert wird. Es liegt daher die Vermutung nahe, daß hier von einer dos¹ gesprochen wird, die der Vater seiner Tochter in die Ehe mitgibt. Das Wort מונים ist also in unserer Urkunde nicht בענילה zu lesen, sondern in Z. 6 und 7 היינים als 2. p. sg. perf.; in Z. 24 und 27 aber schon wegen der Abfassung dieser ganzen Stipulation in 3. p. היינים als 3. p. fem. Volle Bestätigung erhält diese Auffassung durch die genaue Übereinstimmung dieses Ehevertrages mit den Formeln der demotischen einerseits und der jüdischen Ketubah andererseits.

י Nöldeke scheint instinktiv das Richtige geahnt, ohne jedoch ausdrücklich auf die irrtümliche Auffassung von המעלח und המעלח hingewiesen zu haben. Ich zitiere seine Worte. A. a. O. S. 132: "Da sie (Miphtaḥija) mindestens 13—15 Jahre vorher bereits einmal verheiratet worden (C), so kann sie nicht jünger als gegen 30 Jahre alt gewesen sein, war also schon ziemlich verblüht und es ist daher anzunehmen, daß für den Mangel der Jugend die Gabe des Mannes (פרה) gering, die Aussteuer möglichst reich war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein demotischer Papyrus aus Unterägypten, aus der Regierungszeit des Ptolomäus Euergetes und der Kleopatra (Übersetzung von Revillout, Revue égyptologüque 1, p. 91—92) hat folgende Formel. Je te prends pour femme, tu m'as donné et mon cœur en est satisfait 720 argentens... Je les ai reçus de ta main; mon cœur en est satisfait (von mir gesperrt). Daselbst S. 94 ein zweiter Papyrus aus Theben (Oberägypten) aus der Regierungszeit des Philometor ist unserem noch viel näher verwandt . . . Description de tes biens mobiliers de femme (?), que tu as apportés à ma maison avec toi: 1° un habillement (estimé) 50 argentens; 2° un autre habillement, 50 argentens; 3° le vêtement teb, 50 argentens; 4° un collier rer, 50 argentens; 5° une chaîne d'or fin, 40 argentens; 6° un anneau et un cachet à double face, 25 argentens; 7° divers effets, 35 argentens; ce qui complète la somme de 300 argentens. . . . Jai reçu ces objets de ta main. Ils sont au complet sans aucun reliquat. Mon cœur en est satisfait. . . .

<sup>3</sup> Schechter publiziert in JQR. XIII, S. 220 eine Ketubah aus der Genizah mit dem Datum 1393 seleuzidischer Zeit. In dieser Ketubah kommt die Wendung vor: יין גרוניא דרגעילין עלותי בבין . Ähnlich Adalbert Merx: Documents de paléographique hébraïque et arabe Leyden 2° 1894, S. 36, Ketubah aus Fostat v. J. 1095 יין גרוניא עלותי בבין עלותי בבין . Vgl. auch Sepher Haschetaroth von R. Jehuda ben Barsilai (Anfang des 12. Jahrh.) ed. Halberstamm, Berlin 1898, S. 55, ferner Raschi (lebte 11. Jahrh.) zu Jebamoth 66° Schlagwort הבניסה לו עברי בלת. Diese Formel hat sich bei den Juden bis auf den heutigen Tag erhalten.

Diese ,dos' besteht aus Geld und auf ihren Geldwert abgeschätzten Kleidern und Hausgeräten, deren Verzeichnis in den Ehevertrag aufgenommen wurde. Das war aber nicht nur hier allein Brauch. Unter den babylonischen Eheverträgen finden sich viele, in denen Kleider und Hausgeräte im Mitgiftvertrag aufgezählt werden; z. B. Nbn 990 (KB IV, S. 252): 1 Zwei Brüder geben ihrer Schwester zur Mitgift ,1 Gur Saatfeld, eine Sklavin, ein Lager, einen Fußschemel (?), 3 . . . Gewänder, 2 . . . einen Tisch'. Ähnliches enthalten Nbn 258, 761, Nbk 441 und viele andere.2 Auch im Talmud finden wir viele Bestimmungen, die ersichtlich machen, daß es zu iener Zeit allgemeine Sitte war, Kleider und Geräte als Mitgift zu geben. Die Mišnah Ketuboth vi, 3 statuiert, daß der Mann für Wertgegenstände, welche die Frau in der Mitgift eingebracht, nur in der Höhe von 80% bürgt. Das begründet der jerusal. Talmud folgendermaßen: 3 Die Frau selbst ist mit dieser Verordnung einverstanden, da sie selbst die Kleider und Geräte abnützen wolle.4 Der Usus, Kleider und Hausgeräte zu dotieren, herrschte bei den Juden zu jener Zeit so allgemein, daß sie unter dem Worte הדיניה,5 welches im Neubabylonischen, aus dem es entlehnt ist, Mitgift bedeutet, geradezu Aussteuer verstanden.<sup>6</sup> Dies bestätigen auch die Texte der jüdischen Ketuboth aus dem Mittelalter, die gewiß auf alte Institutionen zurückgehen. Dieselbe Erscheinung tritt uns auch in den demotischen 7

<sup>1</sup> Übersetzung nach Peiser daselbst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe Marx: ,Die Stellung der Frau in Babylonien'. Beitrüge zur Assyriologie, IV, S. 14; ferner Kohler und Peiser Aus dem babylonischen Rechtsleben, I, S. S.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jerusal. Ketuboth vi, 3. א"ר יוסי בר הנינה שמין דעתה של אשה שהוא רוצה לכלות את כליה ,א"ר יוסי בר הנינה שמין דעתה אותן הימש'

<sup>4</sup> Vgl. Tosefta Ketuboth vr, 5 und babylon. Ketuboth 47 aund 66 ff.

<sup>5</sup> Dieser Terminus kommt erst im Talmud vor. Wenn SAYCE a. a. O. S. 12 also bemerkt ,the nedunyâ of the Misnah but called the mohar in G. 4. 24 so irrt er zweifach: 1. sachlich durch die Gleichsetzung zweier grundverschiedener Institutionen, 2. deshalb, weil der Ausdruck Nill: sich in der Misnah eben noch nicht findet. Vgl. Buxtorf J., Lexicon Chaldaicum, Talmudicum s. v. 172.

<sup>7</sup> Revne égyptol. 1, p. 94 oben von mir zitiert.

und griechischen Papyrusurkunden, so wie im syrisch-römischen Rechtsbuche entgegen.

Der Zweck dieser Eintragung, über den uns unsere Urkunde, ebenso wie die babylonischen Quellen im Dunklen lassen, erhellt aus dem talmudischen, demotischen, griechischen und syrisch-römischen Rechtsbuche.<sup>3</sup> Der Mann wird dadurch verpflichtet, für den Fall der Trennung jeden durch Verlust oder Abnützung der Gegenstände erwachsenden Schaden, wenn dieser auch durch die Frau verursacht wurde, zu ersetzen.<sup>4</sup>

Nach dem bisher Ausgeführten wird Z. 22-29 also zu übersetzen sein:

- 22 (Wenn) morgen oder an irgendeinem späteren Tage Miphtaḥija auftritt in der Gemeinde
- und spricht: Ich hasse Ashor, meinen Gatten, so sollen die Scheidungskosten auf ihr Haupt fallen; sie soll sich setzen (?)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zitiert bei L. Mitteis: Reichsrecht und Volksrecht, S. 275 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bruns und Sachau: Syrisch-römisches Rechtsbuch, L § 123, P § 63, Arab. § 84 und 90, Armen. § 85 und 90 und E. Sachau: Syrische Rechtsbücher, Berlin 1907, R 1 39, 43, R 11 36, 91, R 11 124.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oben die Stellen augegeben worden. Beachte im demotischen Ehevertrag (Revue égyptol. p. 94) den Passus: ... Si tu restes, tu restes avec eux. Si tu t'en vas, tu t'en vas avec eux. Leurs estimations t'appartiennent. Acceptes, à leur place, ces estimations.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Marx a. a. O. S. 32 meint, die Aufzählung der Gegenstände verfolge nur den Zweck "sie als Eigentum der Frau zu betonen". Dem widersprechen die von mir angeführten Belege.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Spiegelberg (angeführt von Noldeke a a. O.) ist der Ansicht, daß das Wort nie der Bedeutung "die Ehescheidung verlangen" Nachahmung der ägyptischen Ausdrucksweise sei. Das aber leuchtet nicht ganz ein, denn auch die Bibel Din. xxiv. 3, wo von Scheidung die Rede ist, gebraucht dieses Wort als Motiv derselben Vgl. auch dt. xxiv. 13. Noch weniger kann man der Meinung Sayors und Schurers a. a. O. beipflichten, die aus dieser Ausdrucksweise schließen wollen, daß auch die Frau die Befugnis hätte, die Ehe für gelöst zu erklähen. Schon aus der Tatsache, daß der Schreiber dieser Urkunde einen Unterschied zwischen "verjagen" Z 30 und "scheiden in der Gemeinde" Z. 22 und 26 macht, läßt sich erschließen, daß die Scheidung mit einer Formalität verbunden war, die nur mit Zustimmung der Gemeinde oder vielleicht eines Richterkollegiums stattfinden konnte. Sicherlich hatte die Frau das Recht die Scheidung zu verlangen, zum wirklichen Vollzug

- zur Wage und abwägen dem Ashor die Summe von 5 (?) Šeqel
  d und alles, was sie mitgebracht hat
- 25 in ihrer Hand, soll sie mitnehmen, sowohl . . . als Faden und sie soll gehen, wohin sie will und weder
- 26 Klage noch Prozeß (wird anhängig sein). (Wenn) morgen oder an irgendeinem späteren Tage Ashor auftritt in der Gemeinde
- und spricht: Ich hasse meine Frau, Miphtaḥija, so soll er ihren Mohar verlieren und alles, was sie gebracht hat
- 28 in ihrer Hand, soll sie mitnehmen, sowohl . . . als Faden an einem Tage auf einmal<sup>1</sup> und sie soll gehen,
- 29 wohin sie will, so daß weder Klage noch Prozeß (anhängig sei).

Nach dieser Bestimmung war also die Frau insoferne im Vorteil, als sie ihrer Mitgift nicht verlustig gehen konnte, während nach Z. 27 der Mann gegebenen Falles den Mohar verlieren mußte. Diese Rechtsanschauung kann auch sonst noch konstatiert werden. Hammurabi § 130 (nach Müller) lautet: "Wenn ein Mann seine Gattin, die ihm Kinder nicht geboren hat, verstößt, gibt er ihr ihren vollen Kaufpreis. Nachdem er ihr auch die Mitgift, welche sie aus dem Hause ihres Vaters mitgebracht hat, auszahlt, entläßt er sie." Analog dazu lesen wir § 142: "Wenn eine Frau, weil sie ihren Ehemann haßt," "Du wirst mich nicht besitzen" spricht, [geschieht,] sobald nach ihrer Angabe ihre Benachteiligung untersucht wird [also]: Wenn,

derselben war aber wohl die Einwilligung des Mannes unerläßlich. Vgl. D. H. Muller: Hammurabi und die mosaische Gesetzgebung S. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Erklärung dieses Zusatzes dürste wohl die Anführung eines bei Mitteis, Reichsrecht, S. 275 mitgeteilten, griechischen Papyrusdokumentes (aus Unterägypten) beitragen. . . . ,Sollte es zu einer Differenz zwischen den Eheleuten kommen und diese sich scheiden, so soll Isidor . . . zurückerstatten . . . und zwar augenblicklich in dem Falle, daß der Mann sie entläßt, wenn sie aber von freien Stücken scheidet, binnen 30 Tagen von dem Tage an gerechnet, wo sie die Forderung stellt. ' . . . Auch unser Zusatz, der auf eine ähnliche Bestimmung hindeutet, gilt wahrscheinlich nur für den Fall, daß der Mann die Scheidung verlangt. Im anderen Falle wird wohl ihm zur Rückerstattung der Mitgist eine Frist gewährt, die hier nicht näher fixiert wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wörtlich aus dem Babylonischen: šum-ma sin-niš-tu mu-za i-zi-ir-ma.

176 L. Freund.

weil sie häuslich ist, ein Verschulden ihrerseits nicht vorhanden ist, auch ihr Gatte, indem er sich herumtreibt, sie sehr vernachlässigt, hat dieses Weib keine Schuld. Nachdem sie ihre Mitgift erhalten hat, kehrt sie in das Haus ihres Vaters zurück. Der Kaufpreis wird hier nicht erwähnt, denn in diesem Falle wurde er wahrscheinlich nicht gezahlt.

Auch in der talmudischen Literatur finden sich noch Spuren von dieser Rechtsanschauung. In Ketuboth 63 b wird die Ansicht ausgesprochen, daß man der Frau keinen Strafeabzug von ihrem Vermögen auferlegen dürfe, wenn sie sagt: ,Der Mann ist mir zuwider.' Die Ketubah aber, welche der Mann zahlen muß, wenn er Anlaß zur Scheidung gibt, bekommt sie in diesem Falle nicht. -Nun läßt sich noch aus dem syrisch-römischen Rechtsbuche eine aus derselben Anschauung stammende Bestimmung feststellen. P. § 38 lautet (nach Sachau): "Gesetz über die çepyzi der Weiber. Wenn jemand sich von seinem Ehegenossen trennen will, entweder ein Mann von der Frau oder eine Frau vom Manne, so schickt der sich Trennenwollende einen Scheidebrief, daß aus demselben das Vergehen erkannt werde. Wenn ein Mann sich vergeht gegen eine Frau, so gibt er ihr voll ihre τερνή und δωρεά. Wenn die Frau sich vergeht gegen den Mann, so gibt er ihr voll nur ihre φερνή, aber ihre δωρεά behält er bei sich für ihr Vergehen.' In L. fehlt diese Bestimmung, Ar. § 44 und Arm. § 47-49 stimmen inhaltlich mit P. § 38 überein. Zu diesem Paragraphen, der für den Fall der Scheidung der Frau dem Manne gegenüber Vorteile zuerkennt und somit einen Gegensatz zu den sonst im syrisch-römischen Rechtsbuche in bezug darauf statuierten Bestimmungen bildet, bemerkt Bruss S. 266: ... ob dieses . . . Gesetz wirklich, wie Ar. sagt, von Theodos ist, muß dahingestellt bleiben. Zu den drei Gesetzen von Theodosius über die Auflösung der Ehe, die wir bis jetzt haben, paßt es nicht.' Dieser Ausführung

¹ Es muß darauf aufmerksam gemacht werden, daß "Vergehen" hier im anderen Sinne gemeint ist, als das aus Hammurabi oben zitierte; denn Hammurabi denkt an Ausschweifung und Ehebruch, was hier ausgeschlossen ist, da die Frau in diesem Falle nach P. § 64, Ar. und Arm. § 86 auch die ρερνή verliert.

stimmt auch Mittels 1 bei. Auf Grund der Vergleichung dieser Bestimmung mit den aus anderen semitischen Rechtsquellen oben angeführten läßt sich wohl mit Bestimmtheit annehmen, daß dieses Gesetz semitischen Ursprungs sei.

Es ließe sich noch manches aus Papyrus G. erschließen, was für die Rechtsvergleichung von Wichtigkeit wäre. So ist wohl in Z. 19 der Ausdruck במדה וקניה eine Bezeichnung für Paraphernalvermögen der Frau. Ferner scheint aus der Differenz des Ausdruckes zwischen Z. 18 und 21 (הו ירתוה הי שלימה) hervorzugehen, daß hier der Frau kein Erbrecht, sondern nur ein Nutznießungsrecht am Vermögen des Mannes eingeräumt wird. Diese und noch andere Fragen, wie z. B. die des הה hoffe ich an einer anderen Stelle eingehend behandeln zu können.

¹ A. a. O. S. 248 ff. Seine Behauptung aber, daß dieses Gesetz auf altgriechisches Provinzialrecht zurückgehe, wird angesichts dieser Tatsachen unhaltbar. Was Mittels zur Unterstützung seiner Behauptung anführt, daß dies Gesetz, indem es der Frau ein Eigentumsrecht an ihrer Mitgift zuerkennt, nur griechischen Ursprungs sein könne, kann als Beweis schon deshalb nicht gelten, da auch das babylonische Recht und manche talmudische Quellen der Frau ein Eigentumsrecht an ihrer Mitgift einräumen. Vgl. Jebamoth 66 f., ferner Marx a. a. O. S. 32 Thurnwald: "Die Stellung der Frau im alten Babylonien." Blütter f. vergl. Rechtswissenschaft und Volkswirtschaftlehre in S. 290. Es ist somit noch ein weiterer Beweis erbracht für die Aufstellung D. H. Müllers (Hammurabi, S. 275 und ff. und Das syrisch-römische Rechtsbuch und Hammurabi), welcher sich jetzt auch Kohler: "Altsyrisches und armenisches Recht", Zeitschrift f. vergl. Rechtswissenschaft xix anschließt, daß die nichtrömischen Bestandteile des syrisch-rümischen Rechtsbuches semitischen Ursprungs sind.

# Strophenbau und Responsion in den Psalmen.

(Nach D. H. MÜLLERS Strophentheorie.)

Von

#### M. Berkowicz.

### Psalm III.

בנו מזמור לדוד בברחו מפני אבשלום בנו יהוה מה רבו צרי רבים קמים עלי רבים אומרים לנפשי אין ישועתה לו באלהים סלה ואתה ה' מגן בעדי כבודי ומרים ראשי קולי אל הי אקרא םלה ויענני מהר קרשו אני שכבתי ואישנה הקיצותי כי ה' ים מכני לא אירא מרבבות עם אשר סביב שתו עלי קומה יהוה הושיעני אלהי כי הכית את כל איבי לחי שני רשעים שברת

לה' הישועה על עמך ברכתך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe diese Zeitschrift, xvII. Band, S. 232-245

Dieser Psalm gehört zu den wenigen Liedern, denen nicht allein der Strophenbau nicht abgesprochen werden konnte, sondern auch von sämtlichen Erklärern einstimmig eine gewisse Symmetrie der Glieder zuerkannt werden mußte. Das zweimalige Auftreten von nach gleich großen Absätzen hat das Erkennen der Strophik wesentlich begünstigt; es ist nur allenthalben übersehen worden, daß Vers 9 außerhalb der Strophenstruktur fällt und daß die vierte Strophe schon mit V. 8 ihren Abschluß findet. Diejenigen Erklärer, die wie Köster und Ewald den Vers als rhythmische Einheit annehmen und die Strophenglieder nach Versen zählen, blieben ihrer Auffassung treu, indem sie in dem Psalme vier Strophen zu je zwei Versen sahen. Dagegen muß es als Inkonsequenz von Seiten derjenigen Erklärer betrachtet werden, die den Stichos als Strophenglied voraussetzen, wenn sie trotzdem V. 9 als zur vierten Strophe gehörend betrachten, der ja nichts anderes ist, als ein doxologischer Schlußvers, wie er in den Psalmen so häufig vorkommt. Sommer. der Hauptvertreter der Stichen-Einheit, sieht in Vers 9, trotz der deutlichen Zweigliedrigkeit, bloß ein Glied, das natürlich übermäßig lang ist und in die Struktur des Psalmes, dessen Stichen rhythmisch so gleich klingen, nicht hineinpaßt. Deutzsch, ebenfalls Anhänger der Zeilentheorie, nimmt hier, wie sonst auch in den meisten strophischen Psalmen, keinen Anstand eine fünfzeilige unter lauter vierzeiligen Strophen zu sehen, während Bickell, der die Notwendigkeit gleicher Stichenzahl für alle Strophen eines Liedes forderte, sich zur Streichung einer Zeile (בי הבית את בל איבי להי) veranlaßt sieht. Grimme ist bisher der einzige, der den doxologischen Charakter dieses Schlußverses erkannt und durch Emendationen und Umstellungen der vierten Strophe den tetrastichischen Charakter zu geben gesucht hat. Ich finde jedoch, daß seine Emendation, für die ihm auch metrische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Solche Schlußverse sind immer wie die Kehrverse aus dem Strophengefüge auszuschalten. Jacob, in seinen Beiträgen zu einer Einleitung in die Psalmen (ZATW, Jahrg. xvi, S. 151), nennt solche Verse "Schlußsegen-Haftaroth" und führt eine Anzahl von Psalmen an, die mit solchen schließen.

Gründe entscheidend sein mögen¹ überflüssig sind, ebenso überflüssig wie Bickells Streichung der dritten Zeile, da ich der Ansicht bin, daß solche Zeilen wie: יח שלהי und יח יו inhaltlich bedeutend und schwerwiegend genug sind, um als vollständige und vollzählige Glieder innerhalb einer Strophe zu erscheinen.

Die Responsionen treten wohl in diesem Psalme nicht wörtlich hervor, aber die gedanklichen Beziehungen zwischen entsprechenden Gliedern der einzelnen Strophen sind nicht zu verkennen. Die erste erhält eine Antithese in der zweiten; dort höhnen die zahlreichen Widersacher, daß von Gott keine Hilfe zu erwarten sei, hier drückt der Sänger seine Zuversicht aus, daß ihn Gott erhöre, d. h. ihm beistehe, helfe. Die Verba הושיע (שועתה 3b) und ניענני (ניענני 5b) bilden in den Psalmen so oft einen Parallelismus, daß ihre synonyme Responsion auch hier nicht bezweifelt werden kann. Die zweite Strophe korrespondiert synonym mit der dritten und vierten in den je zweiten Zeilen: 4a (מרים ראשי), 6b (יםמבני) und 8b (דושיעני). Die erste Strophe korrespondiert überdies auch wörtlich und gedanklich mit der dritten: 3a (בבים) und 7a (מרכבות עם). Endlich versteht man auch besser die Bestrafung der Verfolger durch שני רשעים שברת, wenn man in dem entsprechenden Stichos der dritten Strophe: אשר סבים שהו עלי das Bild festhält, das in den Psalmen von den Feinden, die den unschuldigen Sänger wie reißende Tiere, bellende Hunde u. dgl. umgeben, so häufig entworfen wird.2 Wir können also auch hier von gedanklicher und inhaltlicher Responsion sprechen, die in den je letzten Stichen der dritten und vierten Strophe zum Vorschein kommt.

Was das adm in diesem Psalme betrifft, meint Lev³ es sei nach der dritten Strophe ein solches zu ergänzen, während Grimme

GRIMME: Psalmenprobleme, Freiburg 1902, S. 151, liest V. 8:
ישים שברה: מכל איבי | כי אתה הכית לחיתם | שני רשינים שברה:

 $<sup>^2</sup>$  Vgl. Psalm xxII, 13, 14, 17 (סבבוני כלבים), 21; xxxv, 16: הרק עלי שנימו נעות; געוו, 5: וחבים שפתוחיתם, גוג, 7, 16: היהמו ככלב und manche andere Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Julius Lev: Grundziige des Rhytmus etc., Halle 1875, S. 141f. Das am Schlusse veranlaßt Lev merkwürdiger Weise dazu, Vers 9 nicht als doxologischen Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schluß zu ziehen, daß wo aben der Schluß zu ziehen, daß wo den der Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schluß zu ziehen, daß wo den der Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzufassen und daraus aufzufassen und daraus aufzufassen und daraus allgemein den Schlußvers aufzuf

das hite des Schlusses hinter Vers 8 setzen müchte. Ersteres ist überhaupt nicht notwendig, da hie nicht nach jeder Strophe stehen muß, letzteres deshalb nicht, weil es ja auch in anderen Doxologien oder Choralversen anstatt am Anfange am Schlusse des Verses steht, wie im Refrain von Psalm xlvi, 8, 12.

#### Psalm XVIII.1

1 למנצח לעבר ה' לרוד אשר דבר לה' את דברי השירה הזאת ביום הציל ה' אותו מכף כל איביו ומכף שאול: ויאמר

ארחמך ה' חזקי 5 אפפוני חבלי מות
ה' סלעי ומצודתי ומפלטי ונחלי בליעל יבעתוני
אלי צורי אחסה בי 6 חבלי שאול סבבוני
מנני וקרן ישעי משגבי קדמוני מוקשי מות
מהלל אקרא ה' 7 בצר לי אקרא ה'
ומן איבי אושע ואלהי אשוע

וישמע מחיכלו קולי ושועתי (לפניו) תכוא באזניו

ותנעש ותרעש הארק יתנוו מוסדי הרים ירנוו

ויתנעשו כי חרה לו עלה עשן באפו

ואש מפיו תאכל נחלים בערו ממנו

> וים שמים וירד וערפל תחת רגליו

וירכב על כרוב ויעף וידא על כנפי רוח

ז ישת חשך מתרו

סביבותיו סכתו חשכת מים עבי שחקים

מנגה נגדו בערו גחלי אש.

am Ende steht, der Vers auch wenn er offenbar Refrain ist, zur Strophe gehören müsse.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Sam. XXII ist nur dort berücksichtigt, wo Stil und Form es als erforderlich erscheinen lassen.

- וירעם בשמים ה' <sup>14</sup> ועליון יתן קולו <sup>1</sup>
  - 15 וישלח חציו ויפיצם וברקים רב ויהמם
- ויראו אפיקי מים ויגלו מוסדות תכל מגערתך ה׳ מנשמת רוח אפך
- ישלח ממרום יקחני ימשני ממים רבים
- יצילני מאיבי עז 18 ומשנאי כי אמצו ממני
  - יקדמוני ביום אידי ויהי ה' למשען לי
  - יועיאני למרחב 20 יחלצני כי חפץ בי
- ינמלני ה' כצדקי כבר ידי ישיב לי
  - כי שמרתי דרכי ה' 22 ולא רשעתי מאלהי
- כי כל משפטיו לנגדי יחקתיו לא אסיר מני
  - ואהי תמים עמו 24 ואשתמר מעוני
- ישב ה' לי בצדקי במרקי כבר ידי לנגד עיניו
  - 26 עם הסיד תתחסד
  - עם נבר תמים תתמם
    - 27 עם נבר תתברר
  - ועם עקש תתפתל 28 כי אתה עם עני תושיע וענים רמות תשפיל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das hier folgende überschüssige ברך תחדל אם, das in 11 Sam, fehlt, ist sicher Verschreibung, durch V. 13 veranlaßt und deshalb zu streichen.

כי אתה תאיר נרי 29 ה' אלהי יניה חשבי כי בך ארוע גדוד 30 ובאלהי אדלג שור (האל. . . . . . . 31. 32 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . תמים דרכו) ----האל המאזרני חיל ויתן תמים דרכי משוה רגלי כאילות 34 ועל במתי יעמידני מלמד ידי למלחמה 35 ינחתה קשת נחושה זרועתי ותתן לי מגן ישעך וימינך תחעדני . . . . . . . . וענותך תרבני תרחיב צעדי תחתי 37 ולא מעדו קרסלי ארדף אויבי ואשיגם ולא אשוב עד כלותם אמחצם ולא יוכלו קום יפלו תחת רגלי ותאזרני היל למלחמה 40 תבריע קמי תחתי ואיבי נתתה לי ערף ומשנאי אצמיתם ישועו ואין מושיע 42 אל ה' ולא ענם ואשחקם בעפר ארץ כמים הוצית אדיקם

```
תפלטני מריבי עם
   חי ה' וברוך צורי
                      47
                                                   44
   וירום אלהי ישעי
                               תשימני לראש גוים
האל הנותן נקמות לי
                             עם לא ידעתי יעבדוני
                      48
וידבר עמים תחתי
                            בני נכר יתכחשו לי
                                                   45 b
                              לשמע און ישמעו לי
       מפלמי מאיבי
                     49
                                                   45 a
 אף מן קמי תרוממני
                                    בני נכר יבלו
                                                   46
  מאיש המם תצילני
                               ויחרגו ממסגרותיהם
```

על כן אודך בנוים ה' ולשמך אומרה 50

Das vollständige Fehlen von him in diesem Liede, das nur damit zu erklären wäre, daß es nicht im liturgischen Gebrauche stand¹ bringt uns um ein besonders in den Psalmen bewährtes Mittel, die Grenzen irgend einer Strophe auf den ersten Blick zu finden. Umso größer ist der Dienst, den uns hier die Responsion zu leisten vermag. Zunächst ermöglicht uns die Responsion in V. 4 und V. 7 den einleitenden Teil des Liedes zu erkennen. Dieser reicht wohl, wie die meisten Erklärer übereinstimmend annehmen bis V. 7 (Olshausen, Baethgen u. a.), allein ich weiche von ihnen insofern ab, daß ich, gegen die massoretische Versteilung, das Ende dieser Einleitung nach dem ersten Distichon von V. 7 setze und das zweite Distichon zur neuen Strophe hinüberziehe.

Die Einleitung erzählt uns lediglich, daß der Dichter in der ihn bedrohenden Todesgefahr im Vertrauen auf die Hilfsbereitschaft Gottes dessen Beistand anruft. Die Rettung aber beginnt mit der Erhörung seines Rufes vom höchsten Throne aus, die sich in dem, mit glänzender Farbenpracht geschilderten Gewitter kundgibt, in welchem der Allmächtige herabfährt, um die Feinde zu verscheuchen (7c—20). Der Dichter hat es durch seinen frommen Lebenswandel verdient und 'Gott stellt sich zu dem Menschen, wie die Menschen sich zu ihm stellen' (Reuss) und so leuchtet er ihm auf dem Wege zum Sieg (21—30).

¹ B. Jacob hat in eingehender Weise erörtert, daß nor sich nur in liturgischen Psalmen findet; "wenn es aber in dem gewiß liturgischen "Hallel" nicht vorkommt, so ist es darauf zurückzuführen, daß "das Hallel" ohne Unterbrechung von Ps. 113 bis 118 als ein einziger Hymnus zur Begleitung des Schlachtens und Blutsprengens vorgetragen wurde". "Beiträge zu einer Einleitung in die Psalmen" in ZATW, Jahrg. xvi. S 160.

Wie von hier ab die Strophen abzuteilen sind, darüber sind die Ansichten sehr verschieden. Es wird als Hauptabschnitt bald V. 30 bald V. 31 angesehen. Auch hier weiche ich von den verschiedenen Erklärern ab, indem ich die Verse 31, 32 vollständig eliminiere<sup>1</sup> und den zweiten Teil des Psalmes, in welchem der Dichter seine Schlachten und Siege besingt, mit V. 33 beginnen lasse. Es ergibt sich demnach die folgende Strophenstruktur:

Die Einleitung besteht aus zwei hexastichischen Strophen, die durch Responsion an ihren Enden gekennzeichnet sind. Es korrespondieren nämlich 4a mit 7a (אַקרא הי) wörtlich und 4b mit 7b (אַקרא וועל und אַשׁעל) nach dem Wortklang.² Ich folge hier, wie in allem übrigen mit geringen Ausnahmen, dem Texte von Psalm xviii, der mit dem in in Sam. xxii fehlenden Stichos אַרהבן ה' הוקי beginnt. Das Strophenschema bleibt aber auch für die Samuel-Rezension dieses Liedes unverändert, da sich in dieser bekanntlich vier gegen den Psalmtext überschüssige Wörter finden von denen ישיעי מהמם הושיעי sicherlich als Stichos Ersatz für den fehlenden Psalmstichos bilden.³

Die Rettung wird in vier Strophen geschildert, welche vielfach durch Responsion mit einander verbunden und eben durch diese Responsionen deutlich als Achtzeiler gekennzeichnet sind. Sämtliche vier Strophen korrespondieren in den je ersten Zeilen wörtlich oder synonym: 7 c (ממרים), 10 a (שמים), 14 a (שמים) und 17 a (ממרים); außerdem korrespondieren die erste und zweite Strophe in den Schlußzeilen wörtlich: 9 c (שמלים בערו נחלי אם) und 13 (שערו נחלי אם) und die erste mit der dritten Strophe in den je zweiten Stichen 7 d (שמים) und 14 b (שמון); auch die zweite Strophe scheint mit der dritten antithetisch zu korrespondieren 12 (שמרון מבתו und 14 b (שבתו und 15 (שמרון)).

<sup>1</sup> So schlägt auch Chajes vor in seinem hebr. Kommentar: מבי מהחלים. מהחלים, מהחלים, כיי ברובי ד"ר צבי פרץ חיות Schitomir 1903. Es muß aber ausdrücklich betont werden, daß ich diese Eliminierung schon im Jahre 1897, also lange vor dem Erscheinen dieses Kommentares, vorgenommen habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. bei Muller שוק und ייים in Jesaia 1. Die Propheten, S. 75

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das ist auch die Ansicht Delitzsch. Bickell dagegen behält beide Monostichen, um einen Achtzeiler zu erhalten.

Es folgen hierauf zwei Strophen, in denen die Gerechtigkeit Gottes in seinen Beziehungen zum Menschen ausgedrückt wird. In den beiden ersten Distichen betont der Dichter, er habe die Hilfe Gottes durch Frömmigkeit wohl verdient. Die wörtliche und synonyme Responsion in diesen beiden Strophen fällt zu deutlich in die Augen, als daß sie übersehen werden könnte: dem ינמלני כצרקי כבר ידי in V. 25 gegenüber.

Die folgende Strophe, die unvollständig zu sein scheint, bildet den Übergang zur Schilderung der erfochtenen Siege. Sie ist durch Responsion mit dem folgenden verbunden; wenn wir in V. 30 a aus и Sam. ארוץ, (עסוף עסוף) beibehalten,¹ ergibt sich die Responsion zwischen 30 a (עוד) und 34 a (משוה רגלי באילות), zwischen 30 b (שור) und 34 b (שבתי). Ob diese Strophe ursprünglich dem vorangehenden octastichischen oder dem folgenden hexastichischen Schema angehörte, läßt sich nicht mehr mit Sicherheit erkennen. Die Verse 31, 32, die mit האל המים דרכו beginnen und an den Anfang und Schluß von V. 33 anklingen, muten uns nicht allein durch die fremde Form, sondern auch inhaltlich als störend und unterbrechend an.²

In den folgenden drei Strophenpaaren sind die Responsionen seltener, wie denn überhaupt in den meisten Psalmen gegen das Ende des Liedes die Kunstform oft vernachlässigt wird.<sup>3</sup> Es korrespondiert die erste Strophe mit der dritten in den je vorletzten Zeilen 35 a und 40 a (ממלחמה) und in den je zweiten Distichen 34 und 39 teils gerade (יבלו חחת רגלי und יעמידני teils chiastisch (יבלו חחת ממדני und 39 b; יעמידני und 13 b und 39 a). Die zweite Strophe korrespondiert mit der vierten in 36 c (עמות) und 42 b ואיבי); die dritte mit der vierten in 38 a (שמות) und 41 a (שמות)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An האיל המים דרכו schließt sich Prov. xxx, 5 an; V. 32 befremdet durch den Plural, den einzigen in diesem Liede.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl meine Ausführungen zu Ps. xxi, WZKM 1. c., S. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der dritte Stichos fehlt bier; dies ist aber kein Grund auch den vierten, weil ihn 11 Sam. nicht hat, zu streichen.

עד עורק), in 38 b (עד כלותם) und 41 b (מתחה לי עורף), also teils wörtlich, teils synonym. Auch die letzten Strophen weisen eine Responsion auf; wenn nach и Sam. 45 b vor 45 a gesetzt wird, steht dem בני נבר (48 b) עמים (48 b) als Synonym gegenüber.

V. 50 ist ein Schlußdistichen, doxologischen Charakters, wie es die meisten Psalmen haben; ob ursprünglich auch 51 dazu gehörte, ist sehr fraglich.

### Psalm XLIV.

למנצח לבני קרח משכיל אלהים באזנינו שמענו אבותינו ספרו לנו פעל פעלת כימיהם בימי קדם II Ι אף זנחת ותכלימנו אתה (ידך) 1 נוים הורשת ותמעם ולא תצא בצבאותינו תרע לאמים ותשלחם תשיבנו אחור מני צר בי לא בחרבם ירשו ארע 11 ומשנאינו שבו למו וזרועם לא הושיעה למו התננו כצאן מאכל 12 כי ימינך וזרועך ובגוים זריתנו ואור פניך כי הציתם אתה הוא מלכי אלהי(ם) 2 תמכר עמד בלא הון 13 ולא רבית במחירוהם [מ]צוה ישועית יעקב תשימני חרפה לשבנינו בך צרינו נננח 14 לעג וקלם לסביבותינו בשמך נבום קמינו תשימנו משל בנוים כי לא בקשתי אבטח 15 וחרבי לא תושיעני מניד ראש בלאמים כל היום כלמתי נגדי 16 כי הושעתנו מצרינו ובשת פני כסתני ומשנאיני הבישות באלהים הללנו כל היים מקול מחרף ומגדף ושמך לעולם נודה מפני אויב ומתנקם םלה

י Duhm zieht אחה עם אחה בעלת in V. 2; ansprechender ist Baethgens Vorschlag, dafür ממוחד zu lesen und zu V. 2 zu ziehen. In Stichos 1 von V. 3 dagegen wäre bloß Raum für ein Wort, entweder היה oder ידר einen Stichos zu bilden ist unzulässig, da V. 2 als Einleitung nicht zur ersten Strophe gehört.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> BAETHGEN

```
כל זאת באתנו ולא שכחנוד
          ולא שקרנו בבריתך
          לא נסוג אחור לבנו
        ותם אשרינו מני ארחך
    כי דביתנו במקום תנים
         ותכם עלינו בצלמות
     אם שבחנו שם אלהינו
                             21
         ונפרש כפינו לאל זר
       הלא אלהים יהקר זאת
                             22
     כי הוא יודע תעלמות לב
 כי עליך הורגנו כל היום
                             23
         נחשבנו כצאן מכחה
        עורה למה תישן אדני
       הקיצה אל תונח לנצח
           למה פניך תסתיר
          תשכח ענינו ולחצנו
     כי שחה לעפר נפשנו
```

קומה עזרתה לנו ופדנו למען חסדך 27

Auf die ansprechende formvollendete Struktur dieses Liedes hat zuerst Sommer hingewiesen, der zugleich seine Verwunderung darüber ausdrückt, daß "der Strophensucher Köster sie übersehen habe und den Psalm denen von ganz regellosem Baue beizählt". Dieser erkennt nämlich bloß drei Abschnitte an: hinter V. 9, 17, 23, wie es auch Ewald und Olshausen tun. Daß V. 2 Einleitung ist hat nur Sommer erkannt. Mit ihm stimmt meine Strophenteilung aber nur bis V. 17 überein. Von V. 18 ab gehe ich meine eigenen Wege; ich halte nämlich V. 18 nicht für einen "Schlußvers, der den Inhalt der vorangehenden Strophe zusammenfaßt", sondern für das erste Distichon der folgenden Strophe, die mit noch zwei anderen Strophen

דבקה לארץ בטננו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Johann Georg Sommer: Biblische Abhandlungen, Bonn 1846, S. 47 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. S. 54, Note.

ein vollendetes symmetrisches Ganzes bildet. Dagegen ist V. 27 sicherlich ein Schlußvers, der regelmäßig außerhalb des Strophengefüges zu stehen pflegt.

Der Psalm zerfällt demnach, V. 2 als Einleitung abgerechnet, zunächst in zwei Strophenpaare, deren Grenze durch ab markiert ist. Den ersten zwei Strophen, in denen die dankbare Erinnerung an die einer großen ruhmreichen Vorzeit (3—5) ja auch noch der unmittelbaren selbsterlebten Vergangenheit angehörenden Ereignisse (6—9) zum Ausdruck kommt, stehen zwei gleich große Strophen gegenüber, die von Schmach und Leiden einer traurigen Gegenwart in heftigem Klageton erzählen (10—17).

Die Responsionen sind hier ersichtlich. Im ersten Strophenpaare korrespondieren wörtlich und dem Sinne nach: 4a (בי לא ירשו ארץ mit 7 a (כהרכם ירשו אבטה), 4 b (יורועם לא הושיעה) mit 7 b (וחרבי לא תושיעני). Auch im zweiten Strophenpaare treten die Responsionen deutlich hervor, sowohl der beiden Strophen untereinander in demselben Sinne, als auch zu einzelnen Stichen des vorangehenden Strophenpaares in antithetischem Sinne. So korrespondieren V. 10 a (וחבלימנו) und 14a (הרבה), also synonym; die erste dieser Strophen korrespondiert überdies in der siebenten Zeile (מלבי 5a) mit der gegenüberstehenden ersten Strophe in der gleichen Zeile (מבר 13 a) antithetisch, während die je zweiten Strophen beider Paare in 8b (הבישית) und 16b (יבשת פני), 9a (הללני) und 17a (ממדרף ימנדרף) antithetisch korrespondieren. Dem Ruhm und Glanz der Vergangenheit steht die Schmach und Schande der Gegenwart gegenüber; einst wurden die Feinde zuschanden gemacht, jetzt aber sind wir ihrem Spotte preisgegeben; wir priesen Gottes Namen, der siegreiche Feind dagegen lästert, wenn er Rache schnaubt.

Der dritte Teil des Liedes zerfällt, wie man aus Form und Inhalt leicht ersehen kann, in drei Strophen zu je sechs Zeilen. Die ersten zwei enthalten die Versicherung, daß die Strafe unverdient sei (18-20), sowie den Ausdruck des Vertrauens auf die Allwissenheit Gottes, welcher doch die treue Ergebenheit der Gemeinde bekannt sein muß (21-23). Die dritte Strophe ruft Gottes Teilnahme

herbei, da die Not ihren Höhepunkt erreicht hat (24—26). Die erste dieser drei Strophen ist mit der zweiten durch Responsion in den je ersten Zeilen verbunden: 18a (בי שבחנו) und 21a (שבחנו), mit der dritten dagegen korrespondiert sie in den je vorletzten Zeilen synonym: 20a (בי שבחנו) und 25a (בי שבח).

Die gedankliche Antithese, die in diesen drei Strophen Zeile für Zeile herrscht, wird wohl nach unserer Gliederung keinem aufmerksamen Leser entgehen. Trotz der großen Leiden vergaßen sie Gottes nicht, blieb ihr Herz rein; Gott, der das tiefste Innere des Herzens erforscht, weiß es ja; er möge doch erwachen und sein Antlitz nicht verbergen, als ob er es nicht wüßte. Die drei letzten Disticha bilden durch ihr einleitendes Wörtchen z nach den schönen symmetrisch gebauten Vierzeilern einen auffallenden Zierat in der Struktur des Liedes und verleihen diesem einen klangvollen Abschluß, der im Schlußverse 27 einen zusammenfassenden Ausdruck bekommt.

<sup>1</sup> LXX übersetzen beides mit demselben Verbum ταπεινόω.

### Anzeigen.

D. Westermann, Missionar der Norddeutschen Missionsgesellschaft, Grammatik der Ewe-Sprache. Berlin 1907. D. Reimer. 5 und 158 S. Pr. 6 M., Geb. 8 M.

Der Verfasser hat seinem ausgezeichneten Wörterbuche der Ewesprache nun auch eine Bearbeitung der Grammatik folgen lassen. Er hat damit einen wesentlichen Schritt weiter getan, nicht nur zur Erkenntnis des Ewe, sondern der Sudansprachen überhaupt.

Durch eine sehr sorgfältige Beobachtung der Laute hat er nicht nur den Lautbestand des Ewe besser festgestellt, als dies bisher möglich war, sondern er hat auch Gesetze gefunden für den Lautwandel, die bisher unbekannt waren.

Die Regeln, nach denen sekundäre Wurzeln aus primären entstehen, und die dabei in Anwendung kommenden Lautvorgänge sind von ihm entdeckt. Die Entstehung der Velarlabialen und der Bilabialen ist nachgewiesen. Die Gesetze der Assimilation, des Umlauts, des dialektischen Lautwechsels sind gefunden. Die Einfügung von Lauten in die Wurzel, die Nasalierung der Stammvokale, die Behandlung der schließenden Konsonanten — das alles sind Vorgänge, die dem Ewegrammatiker bisher gänzlich unbekannt waren — und die hier klar und erschöpfend dargelegt sind. Um diese Gesetze zu finden, hat der Verfasser natürlich die Nachbarsprachen zur Vergleichung heranziehen müssen. Er hat sich dabei eine weise Be-

schränkung auferlegt, aber soviel ist heute völlig unbestreitbar: Efik, Gã, Nupe, Tschi, Vey, Yoruba sind mehr oder weniger nahe mit dem Ewe verwandt. Und diese Erkenntnis ist bereits ein erheblicher Fortschritt, den wir dem Fleiß und dem Nachdenken des Verfassers verdanken.

In der bis ins einzelne sehr sorgsamen Untersuchung und klaren Darstellung habe ich nur sehr wenig gefunden, das mir Anlaß zu weiteren Bemerkungen geben könnte. S. 22 ist die Entstehung von adre aus adede in den Beispielen vollkommen klar, aber die vorhergehende Regel enthält ein Versehen. Es muß heißen: "Nachdem das e sich dem Vokal assimiliert hatte, wurde dieser ganz ausgeworfen."

Nur so erklärt sich dode > dodo > ddo > dro.

S. 24 hat es den Anschein, als würde kpa, schneiden' vom urspr. kua abgeleitet, aber S. 25 vom urspr. pa. Der Verfasser meint, daß es in dem einen Fall einem aus ku entstandenen ko des Tschi, in dem andern Fall einem p des Yoruba entspricht. Das schließt natürlich nicht aus, daß auch das p des Yoruba aus urspr. ku entstanden ist. Die Darstellung ist aber mißverständlich. Zur völligen Klarheit kann man allerdings ja hier erst kommen, wenn man den Lautbestand des "Ursudan' festgestellt hat und nicht mehr genötigt ist, nur mit den Nachbarsprachen zu vergleichen.

Ebenso steht  $akp\varrho kpl\varrho$ , Frosch' S. 24 unter ku, S. 25 unter p. S. 26, Z. 3 v. o. stört ein Druckfehler den Zusammenhang, es muß heißen: ,2. ausgeben' statt 'ausgehen'. S. 11 ist w'a 'Harpune' abgeleitet von w'e 'Angel' und S. 27 von fi 'ein scharfes Instrument'. Beide Ableitungen sind gewiß richtig, aber es ware auch zu sagen gewesen, daß aus fi zuerst w'e und dann w'a wird.

Einen besonderen Abschnitt widmet W. der Lehre vom musikalischen Ton. Er beschränkte sich nicht nur darauf, die Töne zu beschreiben, sondern er suchte und fand die Gesetze, nach denen die Tonhöhen sich bei ihrem Aufeinandertreffen verändern. Das hierüber S. 39—46 Gesagte halte ich für besonders wertvoll für die allgemeine Sprachwissenschaft. Neben den empirisch festgestellten Tongesetzen hat er auch gewisse psychologisch wichtige Momente in der Lehre vom musikalischen Ton gefunden. Wenn z. B. ein Wort nicht im eigentlichen, sondern in einem uneigentlichen, neuen Sinn gebraucht wird, verändert es die Tonhöhe, z. B. tsi (tieftonig) "Wasser", aber tsi (Tiefhochton) "Suppe", eigentl.: "eine Art von Wasser ist es" S. 40. Gewisse Adjektiva sind hochtonig, wenn sie kleine, aber tieftonig, wenn sie große Gegenstände beschreiben S. 44. Dabei hat W. die Frage, ob im allgemeinen sonst gleichlautende Worte mit verschiedener Tonhöhe miteinander verwandt sind, verneint S. 46. Ich glaube mit Recht, denn für den Ewemann sind Worte mit verschiedener Tonhöhe ebenso verschieden, ja noch mehr verschieden, als für uns Worte mit verschiedenen Vokalen — die oben angeführten Beispiele ausgenommen.

S. 38, Z. 9 v. o. muß es statt "Hochton", Tiefton" heißen.

Die Formenlehre geht insofern neue Wege, als sie den isolierenden Charakter der Ewesprache besser erkennen lehrt und auch die scheinbar rein formalen Bildungselemente auf Wortwurzeln zurückführt. Durch diese ganz neue Auffassung ist überhaupt erst die Möglichkeit für eine einheitliche Erfassung der Sudansprachen gegeben. W. hat nun gezeigt, wie klar und durchsichtig die Grammatik des Ewe wird, wenn man sie von diesem neuen Gesichtspunkt aus behandelt. Allgemein interessant in der Formenlehre sind außerdem besonders die S. 83 gegebenen Beispiele von Lautbildern; allein für die Tätigkeit des Gehens werden hier 38 solcher Lautbilder mitgeteilt, die die verschiedenen Arten des Gehens beschreiben. Ähnliches S. 129 f.

Außer der sehr ausführlichen Syntax gibt der Verf. noch eine "Wortbildungslehre". Er stellt sie mit Recht ans Ende, da viele Worte aus ganzen Sätzen zusammengefügt sind und also die Syntax zu ihrem Verständnis voraussetzen. So heißt z. B. der Name der Milz eigentlich "Der Jäger ißt es nicht", des Skorpions: "Das Huhn sieht es und schreit", eines Baumes: "Wetteifert mit der Fächerpalme". Im Anfang gibt der Verfasser eine kurze grammatische Übersicht über die Mundarten des Ewe, sowie eine Anzahl prosaischer und poetischer Texte in den verschiedenen Dialekten.

Wenn wir ähnlich tüchtige Arbeiten noch in andern Sudansprachen hätten, würden die brennenden Fragen über die Sprachzusammengehörigkeit der Sudanvölker und über ihre Geschichte gewiß schnell ihrer Lösung entgegengehen. Hoffen wir, daß der sachkundige und fleißige Verfasser, dessen Arbeiten für die praktischen Bedürfnisse der Kolonisation und Mission in Togo überaus wertvoll sind, bald imstande ist, der Wissenschaft noch den weiteren Dienst zu leisten, daß er andere Sudansprachen untersucht und in ihrem inneren Zusammenhange darstellt.

KARL MEINHOF.

Paul Deussen, Vier philosophische Texte des Mahâbhûratam: Sanatsujâta-Parvan — Bhagavadgîtâ — Mokshadharma — Anugîtâ. In Gemeinschaft mit Dr. Otto Strauss aus dem Sanskrit übersetzt von Dr. —. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1906. xviii und 1010 Seiten 8°.

Im Jahre 1897 erschienen die "Sechzig Upanishads des Veda" in der musterhaften Übersetzung von Paul Deussen und sie bildeten die Grundlage für den zweiten Teil seiner Allgemeinen Geschichte der Philosophie'. Nunmehr liegen die Übersetzungen der philosophischen Haupttexte des Mahabharata in nicht minder vortrefflicher, philologisch zuverlässiger und dabei gut deutscher Übersetzung vor uns und sie sollen die Grundlage für den dritten Teil von Deussens großem Lebenswerk bilden. Wie die "Sechzig Upanishads", so müssen auch die "Vier philosophischen Texte des Mahâbhâratam" nicht nur von philosophischen und anderen nichtindologischen Freunden des indischen Altertums, sondern auch von den Indologen selbst mit aufrichtiger Freude und warmer Dankbarkeit begrüßt werden. Handelt es sich doch hier um Texte, deren Übersetzung durchaus nicht bloß ein Ersatz des Originals für den der Sprache Unkundigen, sondern auch ein wichtiger Beitrag zur Erklärung der Originaltexte selbst ist; zunächst wegen ihres oft schwer verständlichen philosophischen

Inhaltes, dann aber auch wegen der großen Schwierigkeiten, welche die oft recht schlechte Textüberlieferung der übersetzten Stücke darbietet. Die Übersetzung ist also hier zugleich Kommentar, und zwar ein sehr wichtiger und notwendiger Kommentar. Selbst für die so oft übersetzte und erklärte und erst unlängst von R. Garbe so trefflich bearbeitete Bhagavadgītā (Leipzig 1905) ist die neue Übersetzung durch Deussen keineswegs überflüssig. Denn noch immer gibt es Stellen genug in diesem viel erklärten Werk, über deren richtige Auffassung Zweifel bestehen können. Und es ist für das Verständnis des Werkes nur förderlich, daß wir mit der Übersetzung des besten Sānkhya-Kenners Garbe die des besten Vedānta-Kenners Deussen vergleichen können.

Um so wichtiger ist es, von diesen beiden Forschern Übersetzungen zu haben, da sie auch in bezug auf ihre Gesamtauffassung der Bhagavadgitä weit auseinandergehen. Während GARBE die Bhagavadgītā für ein Werk der Sānkhvaphilosophie und der Bhāgavata-Religion hält, in welches die den Standpunkt der Vedantaphilosophie und der brahmanisch-vedischen Religion vertretenden Verse erst später eingefügt worden seien, sieht Deussen in dem Gedicht das einheitliche Werk einer "Übergangsphilosophie". Und nicht nur in der Bhagavadgītā, sondern in der ganzen Philosophie des Mahābhārata sieht Deussen ähnlich wie J. Dahlmann' nicht eine Mischphilosophie, sondern vielmehr eine Übergangsphilosophie, nämlich die Philosophie ,des epischen, zwischen dem Veda und dem klassischen Sanskrit stehenden Zeitalters, in welchem sich der Übergang von dem Idealismus des Vedanta zu der realistischen Denkweise des klassischen Sankhyam vor unseren Augen vollzieht' (Vorrede, S. vi). Es ist vielleicht verfrüht, jetzt schon dieser Frage gegenüber Stellung zu nehmen. Wir sollten abwarten, bis uns Deussen in dem zu erhoffenden dritten Teil seiner ,Allgemeinen Geschichte der Philosophie' diese "Übergangsphilosophie' darstellen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Nirvāṇa', Berlin 1896 und ,Die Sâṃkhya-Philosophie als Naturlehre und Erlösungslehre, nach dem Mahâbhârata', Berlin 1902. Auch L. von Schroeder vertritt denselben Standpunkt, WZKM xi, 1897, S. 190 ff.

Aber da diese Frage schon durch die Werke von Dahlmann, Garbe und E. W. Hopkins<sup>1</sup> zur Diskussion gestellt worden ist und ich bereits in dem im Druck befindlichen zweiten Teil meiner "Geschichte der indischen Literatur" zu ihr Stellung nehmen mußte, so seien mir auch hier einige Bemerkungen hierüber gestattet.

Was zunächst die Bhagavadgitā betrifft, so muß ich gestehen, daß mich Garbe völlig überzeugt hat, daß dieses Werk seiner ganzen Anlage nach ein theistisches Gedicht ist, in welches die pantheistischen Stellen später eingeschoben sind. Wenn man mit Garbe alle den Standpunkt des Vedanta und der orthodox-brahmanischen Religion vertretenden Verse ausscheidet, entsteht nicht nur nirgends eine Lücke, sondern es wird nicht selten durch Weglassung der kleingedruckten Verse ein unterbrochener Zusammenhang wieder hergestellt. Für die Richtigkeit der Garbeschen Auffassung spricht auch der Umstand, daß unter den von ihm ausgeschiedenen 170 Versen kaum ein halbes Dutzend genannt werden können, die irgendwelche poetische Schönheiten aufweisen und zu den Prachtstellen des Gedichtes gehören würden. Es ist dies umso bemerkenswerter, als Garbe selbst die Bhagavadgītā als dichterische Schöpfung nicht sehr hoch einschätzt und daher diese ästhetische Erwägung gar nicht beibringt. Ich möchte aber noch weiter gehen. Schon Вонт-LINGK<sup>2</sup> hat bemerkt, daß die Gītā ,neben vielen hohen und schönen Gedanken auch nicht wenige Schwächen: Widersprüche . . ., Wiederholungen, Übertreibungen, Abgeschmacktheiten und Widerlichkeiten' enthalte. So folgen unmittelbar auf die schönen Verse des zwölften Gesanges, welche den Höhepunkt der Dichtung bilden, eine Reihe von Gesängen, welche in höchst trockener und ganz undichterischer Weise über das Verhältnis von Körper und Seele, über die Materie und ihre Qualitäten (Gunas) und andere Lehren der Sankhya-Philosophie handelt. Schon W. von Humboldt hat die Vermutung aus-

<sup>1</sup> The Great Epic of India, New York 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Bemerkungen zur Bhagavadgītā" in den Berichten der phil,-hist Klasse der königl, süchs. Ges. der Wissenschaften 1897.

gesprochen, daß die letzten Gesänge der Bhagavadgītā spätere Zutat seien, wozu Garbe 1 bemerkt: ,Ich gebe unbedingt zu, daß die letzten Gesänge gegen die vorangehenden abfallen; deshalb aber möchte ich doch nicht wagen, sie in Bausch und Bogen für spätere Zutat zu erklären, sondern annehmen, daß, wie es so manchmal geht, die Kraft des Verfassers gegen das Ende hin erlahmt ist.' Ich muß gestehen, daß es mir nicht sehr einleuchtet, daß in einem verhältnismäßig kurzen Gedicht, wie es die Bhagavadgītā ist, die Kraft des Dichters gerade in dem letzten Drittel erlahmt sein sollte. Und ich möchte glauben, daß von den letzten Gesängen der Bhagavadgītā nur die zwölf Verse xvIII, 55-66 echt und alt sind, und daß diese höchst wahrscheinlich den Abschluß des Gedichtes bildeten. Diese zwölf Verse fassen noch einmal die Hauptpunkte der von Krsna verkündeten ethischen Lehren zusammen und sie knüpfen wieder an den Anfang des Gedichtes, an die Zweifel des Arjuna, ob er kämpfen solle, an. Kṛṣṇa sagt ihm hier klar und deutlich, daß er kämpfen müsse, und daß derjenige, welcher an Gott denkend und auf ihn vertrauend kämpft, durch die Gnade Gottes zu Gott eingehen werde. Ich glaube also nicht bloß, daß Garbe vollkommen recht hat, wenn er jene 170 Verse ausscheidet, welche vedisch-brahmanische und pantheistische Lehren enthalten, sondern ich möchte vermuten, daß wir mindestens noch 200 Verse ausscheiden müssen, so daß die alte und echte Bhagavadgītā um mehr als die Hälfte kleiner war, als sie uns jetzt vorliegt. Denn ich kann auch nicht glauben, daß die höchst geschmacklose Erscheinung des Kṛṣṇa als Allgott Viṣṇu etwas anderes ist, als ein in späterer Zeit eingefügter dramatischer Aufputz im Puranastil. In ganz abrupter Weise bittet hier Arjuna den Mensch gewordenen Gott Kṛṣṇa, er möge sich ihm in seiner ganzen Macht als Gott Vișnu zeigen. Und das tut der gefällige Gott, er steht plötzlich vor Arjuna ,mit vielen Munden und Augen, mit vielen wunderbaren Dingen anzuschauen, mit vielem himmlischen Schmuck, viele himmlische Waffen schwingend, himmlische Kleider und Kränze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bhagavadgītā, S. 18.

tragend' usw., und 'mit vielen Munden und Augen,¹ mit vielen Armen, Schenkeln, Füßen und Bäuchen, mit vielen grausig starrenden Zähnen' usw. Ich muß gestehen, ich kann dem Dichter der Bhagavadgītā solche Geschmacklosigkeiten nicht zutrauen. Und wenn wir diese ganze dramatische Szene weglassen, so vermissen wir in dem Gedicht rein gar nichts, der Zusammenhang wird in keiner Weise gestört. Es ist ja richtig, daß auch 'der alte Homer zuweilen schläft', — aber daß ein wirklicher Dichter ein Werk von 700 Versen geschaffen hätte, von welchem die eine Hälfte herrliche Gedanken in kräftiger, dichterischer Sprache enthält, während die andere Hälfte abgeschmackt, öde und langweilig ist, das kann ich mir nicht gut denken. Die alte und echte Bhagavadgītā ist aber meiner Ansicht nach das Werk eines wahren und großen Dichters.

Wenn aber schon bei der Bhagavadgītā in ihrer jetzigen Gestalt alle Wahrscheinlichkeit dafür spricht, daß verschiedene philosophische Systeme hier zu einem unorganischen Ganzen vereinigt sind, um wieviel weniger kann von irgend einem einheitlichen philosophischen System oder irgend einer Art von Übergangsphilosophie die Rede sein, wenn man von der 'Philosophie des Mahābhārata' überhaupt spricht! Schon die Anugītā verweist auf die Bhagavadgītā und gibt sich deutlich als ein später verfaßtes Werk zu erkennen, bestimmt die zur Zeit ihrer Abfassung wohl schon berühmte ältere Dichtung noch zu übertrumpfen. Das Sanatsujātīya ist eine reine Vedanta-Upanisad. Und was ist nicht alles im Moksadharma nebeneinander und durcheinander enthalten? Das ganze zwölfte Buch des Mahābhārata ist ja nur ein Mosaik, aus den verschiedenartigsten und verschiedenwertigsten Steinen zusammengesetzt. Es sind prächtige ,Steine' darunter, wie der klassische Dialog zwischen Vater und Sohn über die Aśramas (xII, 175, Deussen S. 118 ff., wiederholt XII, 2782), die herrliche Legende von Jājali und Tulādhāra (x11, 261-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch diese Wiederholungen — von den Augen und Munden ist in den Versen 10, 16 und 23 die Rede — deuten auf Interpolation.

 $<sup>^2</sup>$  Ein großer Teil des Mārkaņdeya-Purāņa (10 ff.) lehnt sich an diesen Dialog an.

264, Deussen S. 418 ff.), die reizende Geschichte von dem Cirakarin (XII, 267, DEUSSEN 437 ff.) und andere größere und kleinere Stücke der Art. Aber neben solchen in sich abgeschlossenen Dichtungen, die einen Grundgedanken schön und klar zum Ausdruck bringen, gibt es eine große Menge anderer Stücke, in denen die widersprechendsten Lehren in ganz verworrener Weise vorgebracht werden. So in dem Dialog zwischen Kapila und dem Rsi in der Kuh (xu, 269-271, DEUSSEN 449 ff.), wo Kapila beim Anblick einer als Schlachtopfer angebundenen Kuh in die Worte ausbricht: ,O, diese Veden!' und Ahimsa und Yoga gegenüber dem Opferwesen und Vedaglauben als das Höchste preist, dabei aber doch den Veda so hoch hält, daß er sagt: "Wer den Veda kennt, der kennt alles, im Veda ist alles gegründet' usw. Ein besonders charakteristisches Beispiel von echt Mahābhārata-artiger Durcheinandermischung der verschiedenartigsten Dinge ist xn, 320 (Deussex, S. 660 ff.), wo Yājñavalkya dem Janaka erzählt, wie er durch Tapas von Aditya die Sprüche des Yajurveda erhielt, wie er mit Hilfe der ,mit Vokalen und Konsonanten geschmückten und den Omlaut an der Stirne tragenden Göttin Sarasvatī' das Śatapatha-Brāhmaņa samt der Upanişad verfaßte, wobei ihm das von Romaharşa mitgeteilte Purāņa (!)1 als ,Keim' (bīja) diente (als ob das Śatapatha-Brāhmana irgendein Tantra wäre) und wie er dann dem Gandharva Viśvāvasu fünfundzwanzig Fragen im Sinne der Puruṣa-Pradhāna-Theorie der Sānkhyaphilosophie beantwortete, was nicht hindert, daß er weiterhin (V. 89) wie ein echter Vedäntist das Weltall mit dem Brahman identifiziert.

Trotz diesem Durcheinander, das im Moksadharma und im ganzen Mahābhārata herrscht, zweifle ich aber keinen Augenblick, daß wir aus dem Mahābhārata sehr viel über die Geschichte der indischen Philosophie lernen können und daß die vorliegenden Übersetzungen von Deussen und Strauss ein hochwillkommener Beitrag

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So werden auch xII, 341, 8 Rigveda, Yajurveda, Atharvaveda, Sāmaveda, Purāṇa, Upaniṣad, Jyotiṣa, Sānkhya, Yoga'āstra und Ayurveda in bunter Reihe aufgezählt und es scheint mir nicht gerechtfertigt, wenn Deussen (S. 795) zu dem Wort 'Purāṇa' erklärend hinzufügt: 'Brāhmaṇam'.

zu dieser Geschichte sind. Doch dürfte verhältnismäßig wenig für die Geschichte der Metaphysik dabei herauskommen, wohl aber sehr viel für die Geschichte der indischen Ethik. Nichts ist auffälliger als die geringe Rolle, welche die Ethik in den alten Upanisads spielt und die alles überragende Stellung, welche die Ethik in den lehrhaften Abschnitten des Mahābhārata ebenso wie in den heiligen Texten der Buddhisten und Jainas einnimmt. Der Samsara und seine Ursachen, die Pflichten der Menschen, das Verhältnis der Aśramas zu einander, Karman und Schicksal, Ahimsā und Liebe zu allen Wesen, Entsagung und Begierdelosigkeit, das Daseinselend und sein Ende die Erlösung - das sind die Gegenstände, die an zahllosen Stellen immer und immer wieder behandelt werden. Ethische Lehren will auch in erster Linie die Bhagavadgītā verkünden, zunächst Yoga im Sinne einer Ethik des Handelns, dann aber Yoga im Sinne jener Asketenmoral, welche in der Schonung aller Lebewesen (ahinisā) ihr erstes sittliches Gebot, im Kampf gegen Leidenschaft und Gier (trsnā) ihre wichtigste Aufgabe und in völliger Gleichgiltigkeit gegen die Dinge dieser Welt ihr höchstes Ziel erblickt. Diese Moral ist es, die in den lehrhaften Stücken des Mahābhārata immer wieder gelehrt wird, die aber für Bhagavatas, Buddhisten, Jainas und andere Sekten so sehr dieselbe ist, daß so ziemlich alles, was das Mahābhārata vom Yogin sagt, auch vom buddhistischen Arhat gilt.

Und wenn gerade für die Geschichte der indischen Ethik das Mahäbhärata unschätzbares Material bietet, so wird dieses Material meines Erachtens doch nur in Verbindung mit der buddhistischen und jinistischen Literatur behandelt werden können. Wenn ich auch weit entfernt bin, die auffälligen Übereinstimmungen zwischen buddhistischen und jinistischen Texten und zahllosen Stellen des Mahäbhärata<sup>1</sup> auf buddhistische Einflüsse zurückzuführen, sondern längst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit bezug auf XII, 332 sagt DEUSSEN im Inhaltsverzeichnis S. XVI: ,(Nārada) spricht buddhistisch über das Leiden und seine Heilung durch Erkenntnis.' Ebensogut hätte er das Wort ,buddhistisch' an zahlreichen anderen Stellen einfügen können. Was z B. der Siddha in der Anugītā (XIV, 16, 29 ff.) sagt, könnte

überzeugt bin (wie es auch R. O. Franke unlängst hier ausgesprochen hat), daß Bauddhas und Jainas und andere Sekten aus einem literarischen Gemeingut geschöpft haben, so wird doch zu erwägen sein, ob nicht in einzelnen Fällen doch buddhistische oder jinistische Texte für Stücke des Mahābhārata als Quellen gedient haben.<sup>1</sup>

Denn davon, daß das ganze Mahābhārata oder gar dessen lehrhafte Stücke, wie die Bücher xII und xIII, vorbuddhistisch seien, kann meines Erachtens gar keine Rede sein. Damit scheint mir aber auch der Theorie von einer Übergangsphilosophie des Mahābhārata oder des "epischen Zeitalters' der Boden entzogen. Wer mit Dahlmann das Mahābhārata für ein einheitliches Werk aus der Zeit vor dem 5. Jahrh. v. Chr. hält, der kann mit demselben Forscher die philosophischen Stücke des Mahābhārata als vorbuddhistische Texte ansehen und aus ihnen die Philosophie einer ganz bestimmt abgegrenzten Epoche herauslesen. Wer sich aber gegenüber den Dahlmannschen Theorien ablehnend verhält und im Mahābhārata nicht so sehr "ein Werk' oder "eine Dichtung' als eine im Laufe vieler Jahrhunderte angesammelte Literaturmasse sieht, der wird überhaupt Bedenken tragen, von einer "Philosophie des Mahābhārata' und einem "epischen Zeitalter' zu sprechen. Nicht nur die Bhaga-

ebensogut der Tathägata in einem buddhistischen Sutta sagen, und im Samyutta-Nikäya xv finden sich tatsächlich ganz ähnliche Gedanken. Auch xıv, 19, 2 ff. klingt durchaus 'buddhistisch', insbesondere sind die termini nirvāna in 19, 12 und samskāra 19, 13 f. und 45, 12 ganz im buddhistischen Sinne gebraucht. Die Regeln für den Sannyāsin (xıv, 46, 18 ff.) könnten wörtlich im Tipiṭaka für den Bhikkhu stehen, usw.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So könnte vielleicht die schöne Legende von Jājali und Tulādhāra, deren Kern die Ahiṃsā-Lehre ist, buddhistisch sein. Dies wäre besonders wahrscheinlich, wenn meine Erklärung des Verses xu, 262 (263), 5 angenommen würde, wo ich maitran im Sinne des buddhistischen metta auffasse und übersetze: 'Ich kenne das ewige Gesetz mit allen seinen Geheimnissen, welches die Menschen kennen als die allen Wesen heilsame, alte Lehre von der Liebe (maitra).' Deussen (S. 423) nimmt maitra als Adjektiv und übersetzt: 'Ich kenne die ewige, geheimnisvolle Pflicht, die allen Wesen heilsame und wohlwollende, welche als eine uralte unter den Menschen gilt.'

vadgītā ist ,un écho direct des Upanishads',¹ sondern auch manche andere philosophischen Texte des Mahābhārata und selbst der älteren Purāṇas schließen sich enge an die vedischen Upaniṣads an. Hingegen gibt es zahlreiche andere philosophische Abschnitte des Mahābhārata, für die man nur in den Purāṇas, und nicht immer in den ältesten, Parallelen finden wird.

Wenn ich aber hier diese Bedenken gegen die 'Übergangsphilosophie' eines 'epischen Zeitalters' nicht unterdrücken durfte, so muß ich doch nachdrücklich betonen, daß die Übersetzer — Deussen hatte seinen Schüler O. Strauss als Mitarbeiter — sich in ihren Übersetzungen durch keinerlei Theorien beeinflussen ließen, sondern daß diese nur nach den strengsten philologischen Grundsätzen gemacht sind. Ob man an eine 'Mischphilosophie' oder an eine 'Übergangsphilosophie' glaubt, die Übersetzungen werden ihren dauernden Wert behalten. Und trotz der Bedenken gegen die 'Übergangsphilosophie' werden alle Fachgenossen nicht nur für die Übersetzungen dankbar sein, sondern mit dem Dank auch den Wunsch und die Hoffnung verbinden, daß uns Deussen recht bald den dritten Teil seiner 'Allgemeinen Geschichte der Philosophie' bescheren möge.

M. WINTERNITZ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Barth in Revue de l'histoire des religions XI, 1885, p. 57.

# Dīpavamsa und Mahāvamsa.

Von

#### R. Otto Franke.

### Vorwort.

Die nachstehenden Untersuchungen beschäftigen sich mit der Theorie, die W. Geigers im übrigen schätzenswertem Buche "Dīpavamsa und Mahāvamsa und die geschichtliche Überlieferung in Ceylon', Leipzig 1905, zugrunde liegt und die in allem Wesentlichen schon von Oldenberg in der Introduction zu seiner Dipavamsa-Ausgabe, London 1879, aufgestellt worden war: Der Dīpavamsa sei nicht die Quelle des Mahāvamsa, sondern beide Werke, und mit ihnen z. B. die geschichtliche Einleitung von Buddhaghosas Samanta-Pāsādikā, beruhten auf einer allen gemeinsamen Quelle, nämlich auf einem besonderen, historischen Abschnitt der alten, uns verlorenen, singhalesischen Atthakathā zum Pāli-Canon, auf der ja anerkanntermaßen Buddhaghosas Kommentare aufgebaut sind. Die Bezeichnung der gemeinsamen Quelle als "Mahāvaṃsa der Alten" in der Mahāvaṃsa-Ţikā bezöge sich auf jenen Abschnitt. In den überwiegenden (Oldenberg, S. 4) singhalesischen Prosatext desselben seien Pāli-Strophen eingestreut gewesen (Geiger, S. 49 und Oldenberg). Oldenberg glaubte, jener Abschnitt habe die Einleitung der alten Atthakatha gebildet, nach Geigers Ansicht war er ein selbständiges Chronikwerk innerhalb der Atthakathā (S. 71). Ob Oldenberg seine Theorie, die er vor fast 30 Jahren aufgestellt hat, überhaupt noch aufrecht erhält, weiß ich nicht. Die Sachlage bringt es indessen mit sich, daß ich im folgenden

sowohl Oldenberg wie Geiger öfter zu erwähnen haben werde. Es ist schon im L. Cbl. 1906, No. 37, Sp. 1272—75 kurz ausgesprochen, wie die Theorie zu beurteilen ist, und für manches verweise ich auf jene Rezension.

## Kap. I. Kanonische Gāthās und Gāthā-Stücke im Dīpavamsa.

Von I, 2 pītipāmojjajananam pasādeyyam manoramam anekākārasampannam cittikatvā suņātha me, ist a und d = a und d von Buddhavamsa 1, 80
pītipāmojjajananam sokasallavinodanam sabbasampattipaṭilābbam cittikatvā suņotha me.

- 2, c anekākārasampannam Vangīsathera-Samyutta, 10, 5, G. 3, c (Samy.-N., Bd. 1, S. 195) und Therag. 1251 c; und vgl. \*sampanne Therag. 1158 c.
- 3, a udaggacittā sumanā Buddhav. 1, 19, e; Apadāna in Paramattha-Dīpanī v, S. 93, Str. 27, a; vgl. udaggacitto sumano Vimānavatthu LXXXI, 18, c.
- 3, b pahaṭṭhā tuṭṭhamānasā vgl. Dīp. xiii, 28, d und xvii, 81, b haṭṭho saṇviggamānaso = Buddhav. vii, 15, b etc.; Cariyāp. i, 8, 10, b etc.; und vgl. Dīp. xiii, 51, b und xv, 11, b tuṭṭho saṇviggamānaso = Buddhav. ii, 43, b.
- 3, d sakkaccam sampaticchatha steht unter dem Einfluß von Buddhav. 1, 81, d sakkaccam paṭipajjatha.
- 4, b ... paramparāgatam beeinflußt von Buddhav. 1, 79, b ... buddhaparamparāgatam. Auch das Metrum ist auf beiden Seiten dasselbe und unterbricht beiderseits die Ślokas.
- 7, a nisajja pallankavare . . . vgl. Cariyāpiṭaka 1, 8, 1, c; 4, a; Apad. in Par. Dīp. v, S. 42, G, 2, c nisajja pāsādavare.
- 8, c+d . . . . dhīro santacitto samāhito vgl. Milindap., S. 342, G. 6, a+b . . . dhīrā santacittā samāhitā; d vgl. auch Buddhav.  $\pi$ ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einige auch aus dem Milindapanka, die aber hier nur mit aufgeführt, in der Schlußabrechnung nicht berücksichtigt sind.

67, b; 69, b; xx, 19, b; 21, b; xxv, 22, b; xxvı, 10, b santacittā samāhitā.

11, c anulomam pațiloman ca vgl. Therag. 1172, c anulomam pațilomam.

12, c anusāsi mahānāņī vgl. Therag. 66, a anusāsi mahāvīro.

12, d (und v, 70, d; 87, d) vimutto upadhisankhaye = Bhik-khuni-Sany. 8, 5, G. 3, b (Sany.-N., Bd. 1, S. 134) und Auguttara-Nik. IV, xxIII, 3, G. 3, d (beide upadhisankhaye); und vgl. vimutto upadhikkhaye (v. l. Ckb -dhisankhaye) Sutta-Nipāta 992, f.

13, a sabaññutañāṇavaraṃ vgl. Therag. 69, b sabbaññutaññāṇavarena . . .

15, b katakicco anāsavo — Anguttara-N. III, 57, 2, G. 5; Therag. 541, d; 711, b; 1061, d; und beide Worte in anderen Kasus an sehr vielen anderen Stellen.

15, c udaygo sumano haṭṭhe vgl. Jātaka 532, G. 68, c udaggā sumadā homi.

18, d ariyagaņasevitam vgl. S., Bd. 1, S. 33 pisācagaņasevitam.

23, e ācikkhitvāna tam maggam (worauf in 24, a parinibbāyi folgt) = Buddhav. xxvII, 20, c (mit folgendem nibbutā in d).

23, c + d vgl. Therag. 168, a + b.

24, b suriyo atthumgato yathā (mit vorangehendem parinibbayi, vgl. zu 23, c) = Buddhav. ıv, 31, d (wo in 32... buddho nibbāyi... folgt).

30, d dhammacakkam pavattitum (mit vorangehendem Baranasim gato vīro) = Mahāvagga 1, 6, 8, G. 4, a und Majjhima-N. Bd. 1. S. 171, G. 4, a dho pavattetum (mit folgendem gacchāmi Kasinam puram).

31, a + c + d dhammacakkam pavattento ...

aṭṭhārasannaṃ koṭinaṃ dhammābhisamayo ahū vgl. Buddhav. xxvı, 2, b + c + d  $\dots$  dhammacakkaṃ pavattayiṃ aṭṭhārasannaṃ koṭīnaṃ paṭhamābhisamayo ahu.

31, d (= xiii, 13, d; xiv, 12, d; xv, 42, b; 52, b; 63, d) außerdem = Buddhav. ii, 202, b; xi, 3, d; xxvi, 8, b; und Apadāna in Par. Dīp. v. S. 59, Str. 23, d.

- 33, e Bārāṇasi Isipatane = Buddhav. xxvī, 17, a Bārāṇasī Isipatane.  $^1$
- 39, a mahāyaññam pakappimsu vgl. Sutta-N. 978, d mahāyaññam akappayi.
  - 55, d parissayavinodanam = Itivuttaka 107, G. 2, d.
- 58, a thite majjhantike kāle Devatā-Samy. 2, 5, G. 1, a und G. 2, a (Samy.-Nik., Bd. 1, S. 7); Vana-Samy. 12, 3, G. a und 4, G. a (ebenda S. 203); Jātaka 547, G. 181, a.
- 62, a angārarāsijalitātapam (mit folgendem -pabbatāpamam in d) vgl. Jāt. 544, G. 163, b angārarāsim jalitam bhayānakam (mit vorangehendem pabbatasannikāsam).
- 63, d uddham adho dasa disā imāyo (wo puratthimam pacchimadakkhinuttaram vorangeht, also insgesamt nur sechs Himmelsgegenden genannt sind, trotz des dasa!) = Sutta-N. 1122, b und Jāt. 514, G. 8, b (wo, an beiden Stellen, vorangeht disā catasso vidisā catasso).
- 66, c anukampako kāruņiko mahesi vgl. Buddhav. xi, 17, a und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 82, Str. 3, a v. l. P. anukampako kāruņiko hitesi . . .
- 68, b pahūtabhakkham bahudhannamākulam vgl. Jāt. 466, G. 4, a; Jāt. 524, G. 15, e; G. 33, d pahūtabhakkham bahuannapānam.
- II, 2, b (und 39, d) dhammarājā pabhamkaro (in 2 mit unmittelbar vorangehendem buddho) = Jāt. 339, G. 3, b (mit unmittelbar vorangehendem buddho); Buddhav. xxv, 1, d (mit entfernter, in b, vorangehendem sambuddho dripaduttamo); vgl. auch Dīp. 1x, 42, b dhammarāje pabhamkare (mit unmittelbar vorangehendem sambuddho und entfernter, in 41, vorangehendem sambuddho dipaduttamo).
- 9, d thalam karomi satayojanam dīpam vgl. Cariyāр. п, 3, 4, a thalam kareyyam udakam.
- 15, a (und 51, a) idam vatvāna sambuddho = Apadana in Par. Dīp. v. S. 40, Str. 6, a und S. 230, Str. 6, a.

 $<sup>^1</sup>$  Der Text des Dīp, ist also gegen Oldenbergs Konjektur  $B\bar{a}r\bar{a}nasim$  gesichert.

- 18, a buddhassa vacanam sutvā = Buddhav. 11, 109, a und 176, a.
- 19, d buddhaseṭṭhassa piṭṭhito vgl. unten 41, d; ıv, 10, d; Therīg. 332, d und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 7, Str. 4, b buddhaseṭṭhassa santike; Ap. ebenda S. 105, Str. 41, d buddhaseṭṭhassa santikaṃ, v. l. P. \*ke; Therag. 175, d und 368, d buddhaseṭṭhassa sammukhā.
- 22, a andham tamam tadā hoti Anguttara-N. vII, 60, G. 5, c (Bd. IV, S. 96); Itivuttaka 88, G. 2, c; Mahāniddesa I, 15, c andhatamam tadā hoti (mit v. l. andham to und andham to in Ang.); andham tamam to ho Sumangalavilāsinī (ed. Pāli Text Soc.) Bd. I, S. 52. G. 1, c.
- 22, e andhakārena onaddho vgl. Cullavagga xII, 1, 3, G. 5, a; Anguttara-N. IV, 50, G. 5, a; Dhammapada-G. 146, e; Jāt. 512, Einleitung, G., e andhakārena onaddhā.
- 24, c namassamānā sambuddham = Sutta-N. 180, c; vgl. auch namassamāno sambuddham Yakkha-Samy. 12, 15, G. 3, c (Samy.-N. Bd. 1, S. 215); Sutta-N. 192, c; Therag. 513, c.
- 25, a salomahaṭṭhe ñatvāna vgl. Jāt. 541, G. 5, a salomahaṭṭhaṃ ñatvāna.
- 25, c mettacittena pharitvāna vgl. mettacittena pharitabbam Milindap. S. 394, G. 3, c.
- 26, b (und xvii, 57, d) abbhuto lomahamsano = Jāt. 511, G. 29, d; Therag. 376, d; Therīg. 224, d; Vimāna-V. l, 13, b; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 133, Str. 64, b; und vgl. unten zu Dīp. xiii, 35, b.
- 29, b ayan nāgo Mahodaro vgl. Jāt. 543, G. 104, a ayam nāgo mahiddhiko.
- 33, b (und xv, 4, d) sambuddham dipaduttamam = Sutta-N. 995, f; und vgl. sambuddho dipaduttamo unten zu ix, 41, b.
- 34, c upesum saranam sabbe vgl. Therig. 132, d in der Lesung des Kodex von Par. Dip. v, S. 123 upesi saranam munim.
- 36, d anukampāya cakkhuma vgl. Therīg. 148, d anukampāya cakkhumā.
- 38, с pabhassarañ jātivantaṃ vgl. Vimāna-V. xxxvні, 8, а раbhassaraṃ accimantaṃ.¹

<sup>1</sup> Wohl aus vager Klangreminiszenz zu erkläten.

- 40, d annapānañ ca bhojanaṃ = Jāt. 534, G. 42, b; G. 2, b im Komm. von Jāt. 510 (Bd. IV, S. 496); Cariyāp. 1, 6, 3, b; und annam pānañ ca bhojanaṃ Yakkha-Saṃy. 1, 3, G. 2, b (Bd. 1, S. 206).
  - 41, d (und IV, 10, d) buddhasetthassa santike s. oben zu 19, d.
- 46, d veyyāvaccam karom' aham vgl. Anguttara-N. v, xxxvi, 2, G. 2, b veyyāvaccam karonti vā; Jāt. 546, G. 23, b (Bd. vi, S. 418) veyyāvaccam karohi me.
- 48, b vuṭṭhahitvā pabhaṃkaro vgl. Buddhav. 1x, 12, b vuṭṭhahitvā Tathāyato; Buddhav. vɪ, 5, b vuṭṭhahitvā narāsabho.¹
- 52, b (und 59, b) nāgarājā Maņikkhiko vgl. Buddhav. v, 15, b und xx, 10, b nāgarājā mahiddhiko; d. h. also entweder, der Name, sonst (außer im Mahāvaṃsa 1, 71, b) nirgends belegt, ist nach dem Klange von mahiddhiko gebildet und im Mahāv. zu Maniakkhiko umgemodelt, oder, wenn die Form Maṇiakkhiko ursprünglich ist, im Dīp. nach mahiddhiko zurecht gemacht.
- 52, d (und 57, b) pañcabhikkhusate saha vgl. Buddhav. 1, 55, a pañcabhikkhusatā sabbe.
- 56, b paňňāpetvāna āsanam= Jāt. 532, G. 22, b und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 55, Str. 2, d, v. l. P.
- 56, e buddhapamukhasamghassa Apadāna in Par. Dīp.v, S. 273, Str. 5, c; und vgl. Petavatthu III, 5, 7, a buddhappamukhassa bhikkhusamghassa.
- 59, a (und vII, 46, a; xIX, 22, e; xXII, 22, a) mahādānam parattesi Petav. II, 9, 56, e; und vgl. Buddhav. xXII, 12, a mahādānam parattetvā.
- 59, c paţiggahetvā samhuddho = Buddhav. xvii, 9, c; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 39, Str. 2, a; S. 45, Str. 3, a; S. 230, Str. 2, a.
- 62, c tam thānam (sic) upagantvāna = Cariyāp. 11, 5, 3, c tam thānam upago.
- 66, b (und xvII, 30, b; 36, d; 50, b; 66, b; 70 b) Kakusandho lokanāyako Buddhav. xxIII, 19, b.
  - 68, b (und xv, 54, b) Kassapo lokanāyako = Buddhav. xxv, 38, b.

<sup>1</sup> Wohl aus vager Klangreminiszenz zu erklären

- 69, a (und xv, 69, a) aham Gotamasambuddho = Buddhav. xxvi, 17, c.
  - III, 1 Atītakappe rājāno ṭhapetvāna bhavābhave imamhi kappe rājāno pakāsissāmi sabbaso
- vgl. Cariyāp. 1, 1, 2 Atītakappe caritaṃ ṭhapayitvā bhavābhave imamhi kappe caritaṃ pavakkhissaṃ suṇohi me.
  - 2, d tam sunātha yathākatham 1 = Anguttara-N. VII, ex. 8, G. 9, d.
- 5, b catudīpamhi issaro (mit folgendem Caro Upacaro rājā) = -Buddhav. хи, 11, b (mit folgendem antalikkhacaro āsi).
  - 7, d Sudassano nāma khattiyo = Buddhay. xxii, 11, b.
  - 8, a Mahāsudassano nāma = Cariyāp. 1, 4, 1, c.
  - 9, b Mithilāyam puruttame = Cariyāp. 1, 6, 1, b.
  - 15, b Arindamo nāma khattiyo = Buddhav. xx1, 9, b.
- 16, f (und 38, b)  $B\bar{a}r\bar{a}\eta asipuruttame = \Lambda padāna in Par. Dip. v, S. 17, Str. 16, d; S. 191, Str. 17, b; S. 192, Str. 20, d; und <math>B\bar{a}r\bar{a}\eta asip^{\bullet}$  ebenda, S. 113, Str. 14, d; S. 180, Str. 12, d.
- 17, e (und 35, a; 38, a; 1v, 35, a; vi, 92, a; 95, a; 96, a; vii, 7, e; 10, e; xx, 3, a caturāsīti sohassāni = Buddhav. xx, 5, a; Therag. 1024, e; und vgl. Dīp. xv, 42, a; 52, a und 63, e caturāsītisahassānam.
- 18, b Brahmadatto mahissaro vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 73, Str. 53, b Brahmadatto mahīpati.
- 37, d muddhāvasittakhattiyo : Aŭguttara-N.VII, куш, 11, G. 5, а muddhābhisitto (у. l. Т. М 6, М 7 muddhāvasitto) khattiyo.
- 39, d (und 44, d) abhijātajutindharo vgl. Cariyāp. m, 6, 3, b abhijātam jutindharam.
  - 47, d bodhāya abhinikkhami = Vimānavatthu exxxi, 16, b.
  - 50 aniccā vata saṃkhārā uppādavayadhammino uppajjitvā nirujjhanti tesaṃ vāpasamo sukho
- = Dighanikāya xvi. 6, 10, G. 2; xvii. 2, 17; Brahma-Saṃy. 2. 6 (Saṃy.-Nik., Bd. 1, S. 158); Anamatagga-Saṃy. 20, 19, G. 2 (Saṃy.-N., Bd. п. S. 193); Therag. 1159; Jāt. 95.

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Dieses Wort steht also sicher und Oldenbergs Konjektur  $yath\bar{u}tatham$  ist unnötig.

- 53, e jātiyā aṭṭhavassamhi vgl. Cariyāp. 1, 9, 12, b; Jāt. 547, G. 17, b jātiyā aṭṭhavassiko.
- 54, a pitā maṃ anusāseyya vgl. Jāt. 547, G. 640, c pitā maṃ anumodeyya.
- 57, b uppanno lokanāyako vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 213, Str. 3, c uppanno lokapajjoto.
- 60, d sambuddho parinibbuto == Brahma-Samy. 2, 5, G., f (Bd. 1, S. 158); Dīgha-N. xvi, 6, 10, G. 1, f; und vgl. Dīp. iv, 48, b etc. sambuddhe parinibbute.
- 61, b lokajeṭṭhe narāsabhe Buddhav. xxII, 4, b; und vgl. lokajeṭṭhaṃ narāsabhaṃ Sakka-Saṃy. 1, 3, 18, G. 2, b (Saṃy.-N., Bd. I, S. 220); und lokajeṭṭho narāsabho zu Dīp. xv, 66, b.

| IV, 3-5 (= V, 7-       | —9) $dhutavar{a}dar{a}nam$ aggo so Kassa $po$ |
|------------------------|-----------------------------------------------|
|                        | vinaye Upālipaņģito                           |
|                        | dibbacakkhumhi Anuruddho                      |
|                        | Puṇṇo ca dhammakathikānaṃ                     |
|                        |                                               |
|                        | agganikkhittakā bahū                          |
| vgl. Buddhav. 1, 59—60 | Mahākassapo                                   |
|                        | $dh\bar{u}tagu$ ne agganikhitto               |
|                        | dibbacakkhūnam yo aggo Anuruddho mahāgaņī     |
| 61, c + d              | vinaye agganikkhitto $Upar{a}li$              |
| und 62                 | kathikānam pavaro gaņī                        |
|                        |                                               |
| 8, b Anuruddho         | mahāgaņī — Buddhav. 1, 60, b (s. zu 3—5).     |
|                        |                                               |

- 9, d (und xII, 13. d; xVII. 31, b; xVIII, 8, b; 25, b)  $chalabhi\tilde{n}\tilde{n}\tilde{a}$   $mahiddhik\bar{a} =$  Buddhav. II, 204, b; IX, 8, b; vgl. auch Dīp. vII, 39, b und XII, 13, b  $chalabhi\tilde{n}\tilde{n}\tilde{o}$  mahiddhiko.
- 9, f saddhamme pāramīgatā vgl. v, 12, d und 74, d saddhamme pāramīgato; Buddhav. 11, 6, d: xxv, 11, b saddhamme pāramingato; Sutta-N. 1020. d sadhamme (Bai saddhamme) pāramin gato.
  - 10, b navaigam jinasāsanam Buddhav. v, 2, d; vgl. auch

- Dīp. v, 67, d navangam satthusāsanam und Milindap., S. 372, G. 1, a navangam buddhavacanam.
- 12, c asamhīrā asamkuppā vgl. Majjhima-N., Suttas 131—134, G. 2, c (Bd. III, S. 187, 190, 193, 200); Sutta-N. 1149, a asamhīram asamkuppam.
- 14, d (und 15, d; 35, b; vi, 91, b) navangam satthusāsanam = Buddhav. 111, 23, b; iv, 16, b; xii, 16, b; xiii, 18, b; xix, 12, b; xxv, 15, b.
- 19, d vālavedhi samāgato vgl. Therag. 1085, d vālavedhī samāgatā; Jāt. 546, G. 122, d (Bd. vi, S. 448) vālavedhe samāgate.
- 21, a cvam sabbangasampannam = Vangīsathera-Samy., 10, 5, G. 3, a (Samy.-N., Bd. 1, S. 195); Therag. 1251, a; Jāt. 545, G. 88, a (vi, S. 279); Jāt. 546, G. 222, a (vi, S. 476).
- 33, a khīṇāsavānaṃ vimalānaṃ = Buddhav. I, 46, c und noch außerordentlich oft im Buddhav.
- 37, d (und v, 103 f) nibbuto so mahāgaņī vgl. Buddhav. vi, 29, b nibbuto so mahāmuni, und Buddhav. iv, 30, d nibbuto so mahāyaso; vgl. auch Dīp. v, 90, d nibbuto so mahāmati.
- 40, b Magadhānam Giribbaje und v, 5, b Māgadhānam Giribbaje vgl. Anamatagga-Samy. 10, 6, G. 2, d (Samy.-N., Bd. 1, S. 185); Itiv. 24, G. 2, d Magadhānam Giribbajo (an letzterer Stelle Giribbaje gedruckt); Sutta-N. 408, b Magadhānam Giribbajam.
- 42, d (und v, 84, d; v11, 42, c; 43, f) upajjhāyassa santike vgl. Therag. 175, b upajjhāyassa santikaņ.
- 48, b (und vi, 1, c; xvii, 78, c) sambuddhe parinibbute Brahma-Samy., 2, 5, 7, G., d (Samy.-N., Bd. i, S. 158); vgl. auch oben iii, 60, d etc. sambuddho parinibbuto; iii, 61, a parinibbute ca sambuddhe; v, 89, a parinibbute sambuddhe.
- 53, e pannabhārā visaṃyuttā vgl. Aṅguttara-N. 111, 57, G. 6, a; v. clxxix, 8, G. 11, c (Bd. 111, S. 214) pannabhāro visaṃyutto und Therag. 1021, e po visañnutto.
- V, 6, d lokanāthassa sāsane vgl. Buddhav. 11, 193, d lokanāthassa sāsanam.

- 12, d (und 74, d) saddhamme pāramīgato (statt dessen \*gatā zu erwarten wäre) vgl. Buddhav. 11, 6, d saddhamme pāramingato etc., s. oben zu 14, 9, f.
- 20, b (und vi, 57, d; vii, 50, b; xii, 56, d)  $bah\bar{a}$  buddhassa  $s\bar{a}vah\bar{a}$  = Brahma-Samy., 1, 5, 19, G., d (Samy.-N., Bd. I, S. 146).

56, a (und 61, a) brahmalokā cavitvāna = Jāt. 507, G. 1, a.

65, d  $pabbajj\bar{a}$  mama  $ruccati = J\bar{a}t.$  538, G. 43, d.

66, d (und xvi, 40, b) pabbaji jinasāsane vgl. Therag. 377, d; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 213, Str. 10, b pabbajiņ jinasāsane; Buddhav. xxii, 12, d pabbajiņ jinasantike.

75, e eko adutiyo sūro vgl. Therag. 896, b eko adutiyo muni. 75, d sīho va qiriqabbhare — Therag. 1081, d und Sutta.-N. 416, d.

102, e und vii, 41, e sāsanaņ jotayitvāna (mit folgendem nibbuto in v, 102, d) = Apadāna in Par. Dīp. v, S. 69, Str. 10, a (mit in d folgendem nibbuto).

- VI, 12, b $karavik\bar{a}$  madhurassarā vgl. Buddhav. 1, 78, bkaravikamadhurangiro.
- 14, b *Piyadassi mahāyaso* == Buddhav. xīv, 1, d und Nidānakathā 249, b (Jāt., Bd. 1, S. 44) *Piyadassī mahāyaso*.
- 17, b pabbajjam samarocayum vgl. Sutta-N. 405, d; Therīg. 322, b; Cariyāp. 111, 5, 5, d pabbajjam samarocayi; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 17, Str. 17, d; S. 93, Str. 27. b; S. 103, Str. 16, d; S. 131, Str. 29, d pabbajjam samarocayim.
- 17, e ubho pi pabbajitvāna vgl. Therag. 462, e ubho pi pabbajissāma.
- 18, d (und vn, 45, d; xv, 7, b; 10, d; 14, b) pasanno buddhasā-sane Dhammap. G. 368, b; 381, b.
- 19, e und xvII, 77, e etthantare yam ganitam vgl. Cariyāp. I, 1, 1, c etth' antare yam caritam.
- 27, c+d itobahiddhāpāsaṇḍe titthiye nānādiṭṭhike vgl. Therīg. 184, a ito bahiddhā pāsaṇḍā diṭṭhiyo upanissitā; Bhikkhunī-Saṃy., 8, 5, G. 1, a+b (Saṃy.-N., Bd. 1, S. 133) ito bahiddhā pāsaṇḍā diṭṭhīsu pasīdanti ye.

35, c ukkhittacakkhusampannam (v. l. A. okkhittaco) vgl. Sutta-N. 411, a und Par. Dīp. III, S. 249, Str. 44, c okkhittacakkhu satimā (in Par. Dīp. mit v. l. ukkhittaco); Petav. IV, 3, 41 ukkhittacakkhu satimā.

37, d santacittam samāhitam — Apadāna in Par. Dīp. v, S. 50, Str. 2, b.

40, b munim moneyyavussati vgl. Sutta-N. 484, c und Mahāniddesa 11, 30, c und 31, c munim moneyyasampannam; Itivuttaka 67, G., c munimoneyyasamp.

47, c nisīdayī pabbajitattham āsane "setze dich (!)¹ auf . . .' beruht wohl auf dunkler Erinnerung an Jāt. 545, G. 238, b (vi, S. 313) nisīdayī pacchato āsanasmiņ "er ließ den . . . sich setzen auf . . .'; oder an G. 298, d (vi, S. 325) und Jāt. 524, G. 22, b nisīdayī pamukham āsanasmiņ; oder an Jāt. 545, G. 294, b (vi, S. 323) nisīdayī purato āsanasmiņ.

51, e karomi tuyham vacanam mahāmuni vgl. Vimānav. Lxxxiii, 18, e und Petav. 1v, 3, 49, e karomi tuyham vacanam.

53. appamādo amatapadam pamādo maccuno padam appamattā na mīyanti ye pamattā yathā matā — Dhammap., G. 21 und Jāt. 520, G. 1.

55, d upāsakattam paṭivedayāmi tam vgl. Vimānav. LXXIV, 27, b upāsakattam paṭivedayissam; 50, b und 51, b upāsakattam paṭivedayitvā.

57 (und x11, 56) tevijjā iddhippattū² ca cetopariyāyakovidā² khīṇāsavā arahanto bahū buddhassa sāvakā

= Brahma-Samy. 1, 5, G. von 18 und 19 (Samy.-N., Bd. 1, S. 146); a + b vgl. auch Therag. 1262, c + d und Vangīsathera-Samy., 12, 2, G. 5, c + d tevijjo iddhippato mhi cetopariyāyakovido; und b vgl. Vangīsathera-Samy. 9, 6, G. 3, b (Samy.-N., Bd. 1, S. 194) cetopariyāyakovido; c auch = Devatā-Samy. 3, 3, G. 3, c (Samy.-N., Bd. 1, S. 13); 8, G. 3, c (ebenda, S. 15); Sakka-Samy., 2, 9, 7, G. 2, c (ebenda, S. 235); Jūt. 497, G. 23, c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oldenberg coniciert nisīdāhi, aber nisīdayī, obwohl sprachlich nicht am Platze, wird doch zu halten und eben aus der Entlehnung zu erklären sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x11, 56 iddhipattā und cetopariyakoridā.

- 60, d-mittāmacce ca bandhave vgl. Jāt. 539, G. 139, b und 152, b mittāmaccā sa ñātakā; Jat. 545, G. 190, c + d (vi, S. 301) mittāmacce ca suhajje puttadāre ca bandhave.
- 61, d yathāsattim yathābalam = Jāt. 539, G. 9, b und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 180, G. 5, d; und vgl. Cariyāp. 1, 10, 6, b und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 155, G. 171, b yathāsatti yathābalam.
- 64, d vīthi sammajjantu te vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 14. G. 3, a vīthisammajjanam katvā.
- 67, a khattiyā brāhmaņā vessā == Jāt. 362, G. 4, a; Jāt. 474, G. 8, a; Jāt. 487, G. 11, a ff.; Vimānav. LXIII, 15, a; Petav. II, 6, 12, a, überall auch das folgende  $sudd\bar{a}$  noch gleich.
  - 68, a sabbañ ca tālāvacaram = Jāt. 545, G. 61, e; (Bd. vi, S. 277).
- 76, d sayoggabalavāhanā vgl. Jāt. 546, G. 102, d (vi, S. 443) sayoggam balavāhanam.
- 76, e sabbe mam anugacchantu vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 42, G. 12, c sabbe mam anuvattanti.
- 78, d (und xiii, 38, b; xxi, 9, b) vedajāto katanjali Sutta.-N. 1023, d; und vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 10, G. 2, b und S. 42, G. 8, b vedajātā katanjalī.
- 80, b pattam ādāya khattiyo vgl. Jāt. 529, G. 58, b pattam ādāya pacchato.
  - 87, b, 88, b und 92, d desit' ādiccabandhunā = Anguttara-Nik.
- VIII, xxix, 6, G. 8, d (Bd. iv, S. 228) und Khanda-Samy. 95, 15, G. 1, f., v. l. B. (Samy.-N., Bd. iii, S. 142) (aber -bandunā gedruckt); und vgl. Anguttara-N. iv, 14, G., d desitādiccabandhuno.
- 93, b+c saṃsāraparimocanaṃ sabbadukkhakkhayaṃ maggaṃ = Buddhav. 1, 81, b+c.
  - VII, 1, e bhikkhū ca bhikkhuniyo ca Therag. 974, a.
- 3, b Jambudīpam avekkhati vgl. Jāt. 544, G. 138, c Jambudīpam avekkhanto.
- 5, a kadalī puņņaghatun c'eva vgl. Apadāna in Par. Dip. v, S 14. G. 3, b kadalipuņņakaddhaje; vgl. auch Dip. vi, 65, b kadalī puņņaghatan subham.

- 8, d satthu buddhassa sāsane vgl. Vimānav. 1.xxxi, 25, b satthu buddhassa santike.
- 11, с (und 46, с) cattari satasahassāni = Buddhav. п, 204, а; Petav. п, 6, 8, с; 12, с.
- 14, e paṇḍito sutasampanno vgl. Dīgha-Nik. xxxi, G. 17, a (Siamesische Ausgabe II, Bd. 3, S. 195) und G. 22, a (S. 199) paṇḍito sīlasampanno; vgl. auch Dīp. xII, 60, e paṇḍitaṃ buddhisampannaṃ; Jāt. 544, G. 113, e paṇḍitaṃ sutasampannaṃ.
- 22, b ubho pabbajitā pajā vgl. Therīg. 66, b ubho pabbajitā mayaņ.
  - 26, d attham dhamman ca kevalam = Jat. 270, G. 2, b.
- 34, b $\mathit{khattiy\bar{a}}$   $\mathit{br\bar{a}hman\bar{a}}$   $\mathit{bah\bar{u}} = \text{Sutta-N.}$ 138, d und Jāt. 541, G. 11, b.
- 40, b paravādappamaddano und 56, d paravādappamaddanam vgl. Buddhav. xxiv, 4, b paravādappamaddane.
- VIII, 3, b (und xII, 18, d) anukampāya pāṇinaṃ = Therag. 492, b; 1258, d; Buddhav. xXI, 2, d; xXVI, 7, d; vgl. auch Dīp. xVII, 54, b anukampāya pāṇino.
- IX, 2, b araññe vanagocaram vgl. Jāt. 454, G. 5, b araññe vanagocarã.
  - 3, b kumārā cārudassanā = Jāt. 546, G. 129, d (vi, S. 449).
- 4, c + d māpesi nagaram tattha Sihapuram varuttamam vgl. Buddhav. v, 3, c + d māpesi nagaram satthā¹ dhammapuravaruttamam (!).
- 6, e Vijayo ca Sumitto ca vgl. Jāt. 544, G. 68, a Vijayo ca Sunāmo ca.
- 8, a + b samāgatā jānapadā negamā ca samāgatā = Jāt. 482, G. 15, a + b; Jāt. 538, G. 68, a + b (wo aber janapadā) Jāt. 545, G. 185, a + b (vi, S. 301); G. 189, a + b; G. 311, a + b (vi, S. 329); vgl. auch Jāt. 432, G. 10, a + b Suņantu me jānapadā negamā ca

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eins der ziemlich zahlreichen Beispiele des Wirkens von Klangreminiszenzen.

samāgatā; b auch = Jāt. 538, G. 27, b; Jāt. 547, G. 45, d; G. 61, b; G. 747, d; G. 783, b. 8, a+b+10, b vgl. Jāt. 545, G. 189, a+b+190, d (s. zu 10, b).

10, b puttadārā ca bandhavā = Anguttara-N., m, 48, G. 2, d; V, xL, G. 2, d (Bd. m, S. 44); Jāt. 533, G. 31, d; und vgl. Jāt. 545, G. 190, d (Bd. vi, S. 301) puttadāre ca bandhave (s. auch zu 8, a+b).

23, a tato āmantayi satthā = Dīgha-N. xx, 5, G. 3, c; 6, G. 3, c; 22, G. 1, c.

24, b devarājā Sujampati — Sakka-Saṃy., 2, 8, 10, b; 3, 3, 10, G., b (Saṃy.-N., Bd. 1, S. 234 und 239); Jāt. 499, G. 19, d; Jāt. 541, G. 19, b; Jāt. 547, G. 13, b; G. 649, b.

25, a + b Sakkassa vacanam sutvā devaputto mahiddhiko vgl. Cariyāp. 1, 9, 42, a + b Sakkassa vacanam sutvā Vissukammo mahiddhiko; a auch = Dīp. x11, 22, a.

25, b = Jāt. 494, G. 2, a; Jāt. 507, G. 1, b; Jāt. 544, G. 127, b; und vgl. zu 25, a + b.

26, d tam eva nāvam āruhi vgl. Jāt. 466, G. 8, e tam eva nāvam abhiruyha sabbe.

33, a ākiṇṇā naranārīhi vgl. Jāt. 545, G. 64, b akiṇṇā naranāribhi.

36, d suvibhattantarāpaņam = Jat. 539, G. 30, b.

36, f (und xv, 39, d) ramaņīyam manoramam = Sutta-N. 1013, d.

41, b sambuddho dipaduttamo = Nidānakathā, G. 229, b, ff.; 241, b, fg.: 244, b, ff. (Jāt., Bd. 1, S. 36 f.; 41 f.; 43 f.) und = Buddhav. vni ff., G. 1, b; xx ff., G. 1, b sambuddho dvipaduttamo; vgl. auch sambuddham dipaduttamam oben 11, 33, b etc.

X, 7, c + d vīsati (v. l. Z. vīsatim) c'eva vassāni rajjam karesi tārade vgl. Jāt. 538, G. 35, a + b vīsatim c'eva vassāni tahim rajjam akarayim und G. 60, a + b vīsatim c'eva vassāni tahim rajjam akārayi.

XI, 22, a pasannacitto giram abbhudīrayi — Sutta-N. 690, c. 24, a mātā pitā ca bhātā vā vgl. Jāt. 532, G. 57, a; Therīg. 219, c mātā pitā ca bhātā ca.

- 24, b *nātimittā sakhā ca me* = Petav 1, 5, 9, b; Khuddakapāṭha vII, 9, b.
- 26, d sakhā pāṇasamo mama vgl. Jāt. 502, G. 11, b sakhā pāṇasamo ca me.
- 34, c (und x11, 4, a) haritakam āmalakam vgl. Jāt. 495, G. 21, a haritakam āmalakam (v. l. B<sup>a</sup> haritakam).
- XII, 1, a+b vālavījanim uņhīsam khaygan chattan ca pādukam (und xvii, 83, b vo uo chattam khaygan ca pādukam) vgl. Jāt. 530, G. 4, c+d vāļavījanim uņhīsam khaygam chattam upāhanam; Jāt. 538, G. 72, a+b vāļavījanim uņhīsam khaygam chattan ca paṇḍaram; zu b vgl. auch Jāt. 398, G. 6, a khaygam chattan ca pātin ca.
  - 4, a s. zu xi, 34, c.
- 5, a + b aham buddañ ca dhammañ ca samghañ ca saranam gato vgl. Dhammap., G. 190 a + b Yo ca buddhañ ca dhammañ ca samghañ ca saranam gato.
- 5, d Sakyaputtassa sāsane Apadāna in Par. Dīp. v, S. 52, G. 6, d.
- 11, a ekaṃsañ cīvaraṃ katvā = Therag. 481, a ekaṃsaṃ cīvaram katvā.
  - 11, b paggahetvāna anjalim = Jāt. 545, G. 173, d.
- 17, a + b terasamkappam aññāya Sakko devānam issaro und xxi, 7, a + b rañño saṃkappam aññāya Sakko devānam issaro vgl. Cariy. 1, viii, 3, a + b Mama saṅkappam aññāya Sakko devānam issaro; ebenda I, x, 10, a + b Mama saṅkappam aññāya Sakko brāhmaṇa-vaṇṇinā; Aṅguttara-N., VIII, xxx, 32, G. 1, a + b Mama saṅkappam aññāya Satthā loke anuttaro (Aṅg.-N., Bd. iv, S. 235).
- 18, a kālo te hi mahāvīra vgl. Buddhav. 1, 67, a kālo deva mahavīra.
- 19, b dhammam desehi pāninam vgl. Therig. 306, d und 317, d dhammam desesi pāninam.
- 19, d satte mocehi bandhanā vgl. Buddhav. xxvii, 16, d, satte mocesi bandhanā.

- 25, a  $k \bar{a} l a \bar{n} \bar{n} \bar{u} samaya \bar{n} \bar{n} \bar{u} ca = J \bar{a} t. 545, G. 161, c (vi, S. 296).$
- 28, a sādhū ti te paṭissutvā = Buddhav. 1, 49, a so ti te paṭisutvā.
- 29, d (und xiii, 29, b) idam vacanam abravi (xiii, 29 abravi) sehr oft im Canon, z. B. Sutta-N. 981, d etc.; Jāt. 537, G. 5, f etc.; Buddhav. ii, 60, d; xvii, 9, d; Cariyāp. I, viii, 3, d; 7, d; III, iii, 3, d: 6, 8, b; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 146, G. 33, d etc.
- 36, b und 40, b hamsarājā va ambare Apadāna in Par Dip. v, S. 40, G. 6, d.
- 44, a gimhāne pacchime māse mit v. l. G. N. gimhānam vgl. Jāt. 432, G. 6, a und Vimānav. LXXIX, 5, a gimhānam pacchime māse.
- 45, d rājānam abhidassayi (= ,zeigte sich dem Könige') wohl beeinflußt von Jat. 108, G., d rājānam abhirādhayi.
- 50, b mundo samghāṭipāruto = Brāhmaṇa-Samy., 2, 3, 5, G., b (Samy-N., Bd.1, S. 175) mo saṅghāo; Jāt. 529, G. 8, b; Jāt. 539, G. 109, b; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 132, G. 53, b, überall mo saṃghāo.
- 52, b ekamantam upāvisi Jāt. 530, G. 6, d; Jāt. 544, G, 75, d; Cariyāp. 1, 10, 15, d; und vgl. e° upāvisim Therag. 317, d; Therīg. 154, d; e° upāvisum Therīg. 119, d; ekamante upāvisim Therīg. 70, b; 178, d.
- 52, b + c ekamantam upāvisi, nisajja rājā sammodi = Jāt. 544, G. 25, d + 26, a; c auch Sutta-N., 419, a.
- 54, d cattārīsa sahassiyo vgl. 58, e und Buddhav. xxvī, 15, a cattārīsasahassāni.
- 55, a disvā nisinnatherānam (,die sitzenden Theras', Acc.!), beeinflußt von Jāt. 530, G. 1, a und Jāt. 533, G. 57, a disvā nisinnam rājānam. Vgl. den analogen Fall xiv, 60, c.
- 55, d sammāsambuddhasāvakā vgl. sammāsambuddhasāvako Dhammap., G. 59, d; Anguttara-N. V, xxxi, 10, G. 4, b (Bd. III, S. 34); Therag. 368, b; 650, b; Petav. I. 10, 4, d; \*sāvakan\* Therag. 45, d; 174, b; Itiv. 82, G. 1, b.
- 59, b tuṭṭhahaṭṭho pamodito = Buddhav. 11, 40, a; 109, c; und vgl. Buddhav. 11, 39, b tuṭṭhahaṭṭhaṃ pamoditaṃ; Buddhav. 1, 18, d; 24, d; 29, d; 56, b; Cariyāp. 1, 9, 6, b und Dip. xvi, 11, b tuṭṭhahaṭṭha pamoditā.

<sup>60,</sup> e s. zu vii, 14, e.

65, e orohetvāna gaganā — Buddhav. 11, 39, c und Apadāna in Par. Dīp. v, S. 152, G. 126, a orohitvāna gaganā.

67, b amacce ajjhabhāsatha = Jāt. 534, G. 41.

67, c mandapam patiyādetha vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 14, G. 4, a mandapam patiyādetvā.

68, c dassanam abhikankhantā vgl. Jāt. 480, G. 13, d dassanam abhikamkhasi.

77, a s. zu 77, b.

77, b (und xiii, 41, b; 60, b; xiv, 70, d)  $r\bar{a}j\bar{a}$  pi  $tuttham\bar{a}naso =$  Cariyāp.II,1,4,b; auch der vorangehende Pāda ist an den meisten Stellen ähnlich: 77, a sārathissa vaco sutvā; xiii, 60, a sutvā therassa vacanaṃ; xiv, 70, e sabbesaṃ vacanaṃ sutvā; Cariyāp. 4, a tassa taṃ vacanaṃ sutvā.

78, d  $r\bar{a}jadv\bar{a}ram$   $up\bar{a}gami$  und xiv, 9, d; 15, d; 42, d; 52, b,  $r\bar{a}jadv\bar{a}ram$   $u^{\bullet} = J\bar{a}t$ . 534, G. 40, b; J $\bar{a}t$ . 538, G. 49, d (- $dv\bar{a}ram$  an beiden Stellen).

79, c + d addasa santhatam bhūmim āsanam dussavāritam vgl. Vimānav. v, 8, d āsanam dussasanthatam.

86, d  $patham\bar{a}bhisamayo$   $ah\bar{u}$  = Buddhav. III, 4, d (und noch sehr oft im Buddhav.)  $p^{\bullet}$  ahu.

XIII, 8, c bhītā samvegam āpādum vgl. Auguttara-N. IV, 33, 3, G. 3, c und Khanda-Samy., 78, 11, G. 3, c bhītā santāsam āpādum (Samy.-N., Bd. III, S. 86); Jāt. 152, G. 2, e bhīto santāsam āpādi.

9, b+c+d . . . . . . . . catusaccam pakāsayi

pariyosāne sahassānam dutiyābhisamayo ahū

vgl. Buddhav. xII, 5, d . . . . . . . dutiyābhisamayo ahu

6, b+c+d . . . . . catusaccam pakāsayi asītikoṭisahassānam tatiyābhisamayo ahu.

9, b vgl. auch Buddhav. xxvi, 7, c catusaccam pakāsesi.

9, d noch oft im Buddhav. (aber ahu).

22 suvibhattā pokkharaņī saṃchannaṃ padumuppalaṃ sītūdakaṃ supatiṭṭhaṃ sādupupphabhigandhiyaṃ

Ein wohl angelegter Lotusteich, bedeckt mit weißen und blauen Lotusblumen (!) . . . ' vgl. Petav II, 1, 19, d + 20 = III, 2, 26, d + 27:

Wiener Zeitschr. f d Kunde d. Morgenl. XXI. Bd. 16

11, 19, d . . . . . . pokkhāraňňā sunimmitā

... pokkharaññā sanimmitā 1 (B. oñño sumāpitā)

 $_{\rm II}$ , 1, 20 und  $_{\rm III}$ , 2, 27 sītūdakā ( $_{\rm II}$ , 1, 20 setodakā) supatitthā ca ( $_{\rm II}$ . von  $_{\rm III}$ , 2, 27 om.) sītā appatigandhiyā padumuppalasaṃchannā . . .

Vgl. auch Sakka-Saṃy., 2, 5, G. 1, b (Saṃy.-N., Bd. 1, S. 233) und Jāt. 543, G. 22, d pokkharaññā sunimmitā; Jāt. 547, G. 343, c padumuppalasaṃchannā.

28, d (und xvII, 81, b) haṭṭho saṃviggamānaso = Buddhav. vII, 15, b; vIII, 16, b; xIV, 11, b; xV, 13, b; Cariyāp. I, 8, 10, b; III, 6, 10, a; 13, b.

28, d + 29, a + b . . . . . . . . . haṭṭho saṃviggamānaso
añjaliṃ paggahetvāna idaṃ vacanaṃ abravī
vgl. Cariyāp. 1, 8, 10, b + c + d . . . . . . haṭṭho saṃviggamānaso
katañjalī vedajāto idaṃ vacanam abraviṃ.

Aus der Abhängigkeit von dieser Cariyāp.-Stelle erklärt sich auch die Zerreißung der weiteren Gedankenfolge in Dīp. xm, 29, die Oldenberg durch Zeilenumstellung beseitigen möchte. Das Falsche ist hier, wie wiederholt im Dīp., das Richtige.

29, a (s. zu 28, d) (und 48, c; xvII, 58, c; 62, a) añjalim paggahetvāna = Jāt. 523, G. 44, c (aber añjalim); Buddhav. I, 56, a; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 45, G. 4, a; S. 134, G. 83, a.

29, a + b (s. zu 28, d) = Cariyāp. III, 3, 3, c + d (aber vacanam abravi).

32, c kampittha paṭhavī tattha und xvī, 32, d kampittha paṭhavī tadā) vgl. Buddhav. 1, 68, d kampittha dharaṇī tadā. Vgl. auch Dīp. xīv, 34, c akampi paṭhavī tattha; xvīī, 50, c pakampi dharaṇī tattha; und xv, 21 c; 27, c etc. akampi tattha paṭhavī.

35, a (und 39, c; 43, e; 47, c; 52, c; 56, e; 61, c; xiv, 2, c) tatthāpi paṭhavī kampi vgl. Dīp. xvii, 57, a; Jāt. 547, G. 212, c; Cariyāp. 1, 9, 21, c; 27, c; 48, c; 51, c; 55, c; 57, c tadāpi paṭhavī kampi.

35, b (und 37, b; xv, 27, d) abbhutan lomahansanan = Therag. 720, b; Jāt. 545, G. 56, b (vi, S. 276); Jāt. 547, G. 224, b; 225, b

<sup>1</sup> Wohl nur Druckfehler.

(vi, S. 513); Petav. III, 10, 9, d; Buddhav. I, 27, b; XIII, 12, b; XXII, 6, b; und vgl. abbhutā lomahamsanā Buddhav. I, 65, d; und abbhuto lomahamsano Dīp. II, 26, b etc., s. dort.

37, a + b disvā acchariyam sabbe abbhutam lomahamsanam vgl. Petav. III, 10, 9, c + d tañ ca disvāna accheram abbhutam lo; Buddhav. XIII, 12, a + b loke acchariyam disvā abbhutam lomahamsanam; XXII, 6, a + b mahā-acchariyam disvā ao lo.

40, c (und 53, c; xiv, 7, c) ukkuṭṭhisaddaṃ pavattiṃsu vgl. Buddhav. xxv, 27, a ukkuṭṭhi¹-saddā pavattanti; Buddhav. n, 72, a und m, 18, a ukkuṭṭhisaddā vattanti. Vgl. auch Dīp. xvn, 59, c ukkuṭṭhisaddaṃ pavattesuṃ.

41, a (und 58, a) bhiyyo cittam pasādetvā vgl. Buddhav. xxiv, 14, b bhiyyo cittam pasādayim; III, 22, b; IV, 14, b und öfter bhīyyo cittam (IV, 14 cittam) pasādayim; Sutta-N. 434, d bhiyyo (v. l. Ck bhīyyo) cittam pasīdati.

48, a idam acchariyam disvā — Cariyāp. 1, 9, 36, a (aber idam); die mit Cariyāp. identische Stelle Jāt. 547, G. 224, a aber hat idam accherakam disvā.

48, b (und 57, b) mahājanā samāgatā vgl. Buddhav. п, 171, с mahājanā samāgamma.

51, b (und xv, 11, b) tuṭṭho saṃviggamānaso = Buddhav. 11, 43, b.

53, d celukkhepam pavattitha (und xIII, 62, c celukkhepam pavattimsu) vgl. Jāt. 545, G. 312, d (vI, S. 329) celukkhepo avattatha (B<sup>d</sup> pavatt<sup>o</sup>); Jāt. 546, G. 195, d (vI, S. 465) celukkhepo pavattatha (C<sup>ks</sup> avatthaṭā, B<sup>d</sup> pavatthittā); Jāt. 547, G. 784, a celukkhepo avattitha (B<sup>d</sup> pavattittha).

54, d tava chandavasānugā = Jāt. 502, G. 18, d; Jāt. 534, G. 80, d; to cchandavo Jāt. 533, G. 62 d.

62, c vgl. zu 53, d.

XIV, 5, a tathāgatassa dhātuyo = Vimānav. xlvii, 11, c.

9, c (und 15, c; 42, c; 52, a) piṇḍacāraṃ caramāno vgl. Apadāna in Par. Dīp. v, S. 39, G. 1, a, v.l. A. piṇḍacāraṃ (Text piṇḍapātaṃ) carantassa.

<sup>1</sup> ukkutthi Druckfehler.

- 11, b nikkhamitvā nivesanā = Jāt. 545, G. 17, b (vi, S. 267).
- 19, c (und 54, c) āsanā vuṭṭhahitvāna = Jāt. 541, G. 26, c.
- 25, b sāmaccā saparijjanā vgl. Petav. IV, 3, 14, d sāmacco saparijano; Jāt. 546, G. 140, b (VI, S. 452) sāmacco saparijjano.
- 26, a yācāmi tam mahāvīra vgl. Cariyāp. 1, 8, 8, a yācāmi tam mahārāja.
- 50, c (und xv, 9, a)  $pattac\bar{v}aram$   $\bar{a}d\bar{a}ya = J\bar{a}t$ . 529, G. 18, e (-am  $\bar{a}^{\bullet}$ ); Buddhav. 1, 49, c (-am  $\bar{a}^{\bullet}$ ); Petav. 11, 13, 16, c (-am  $\bar{a}^{\bullet}$ ).
- 55, d $agam\bar{a}$ yena pabbata<br/>m = Jāt. 455, G. 8, d $agam\bar{a}$ yena pabbato.
- 58, c tattha nahātvā pivitvāna vgl. Jāt. 547, G. 256, c tattha nahātvā pivitvā ca; Petav. III, 2, 28, a tattha nahatvā pivitvā.
- 60, c+d upasaṃkamitvā therānaṃ vanditvā idam abravī, approached the Theras... and addressed them thus wohl beeinflußt von Jāt. 537, G. 5, e+f upasaṃkamitvā rājānaṃ... abravi und Petav. IV, 3, 15, e+f upasaṃkamitvā rājānaṃ... abruvi. Die Vergleichung von 69, a+b macht die Beeinflussung zweifellos. Ganz ähnlich oben xII, 55, a.
- 60, d $\mathit{vanditv\bar{a}}$ idam abravī Apadāna in Par. Dīp. v, S. 148, G. 58, d $(\mathit{abravi}).$
- 61, d imam āgami pabbatam vgl. Jāt. 379, G. 1, d imam āgamma pabbatam.
- 62, a idha vassam vasissāma vgl. Dhammap., G. 286, a idha vassam vasissāmi.
  - 63, e anukampam upādāya = Apadāna in Par. Dīp. v, S. 55, G. 5, e.
- 69, a + b upasamkamitvā rājānam abhivādetvā idam abravum vgl. Jāt. 537, G. 5 e + f upasamkamitvā rājānam idam vacanam abravi und Petav. 1v, 3, 15, e + f up<sup>o</sup> r<sup>o</sup> Suraṭṭham etad abruvi. S. schon zu 60, c + d.
- 69, c+d sabbeva pabbajissāma varapaññassa santike vgl. Therag. 834, c+d idhāham pabbajissāmi varapaññassa santike; 835, c+d mayam pi pabbajissāma varapaññassa santo; Therīg. 326 c+d aham pi pabbajissāmi varapaññassa santike; 69, d auch = Sutta-N. 1128, d.

- 69, c+d (s. oben) + 70, a brahmacariyañ carissāma vgl. Therag. 835, c+d (s. oben) + 836, c brahmacariyaṃ carissāma; 70, a vgl. auch Jāt. 538, G. 97, c brahmacariyaṃ carissāmi; und ähnliche Pādas noch sonst im Kanon.
- 70, b tam devo anumañnatu = Jāt. 460, G. 1, d (und G. 1, c pabbajissam mahārāja vgl. Dīp. 69, c).
- XV, 1, a gimhāne paṭhame māse vgl. Khuddaka P. v1, 12, b gimhāna māse paṭhamasmiṃ gimhe; und s. oben zu x11, 44, a.
  - 1, b (und xvii, 34, b) puṇṇamāse uposathe = Cariyāp. 1, 9, 15, b.
- 3, a tappema annapānena vgl. Jāt. 489, G. 12, c tappemi annapānena.
- 3, b vatthasenāsanena ca vgl. Cullavagga vi, 1, 5, G. 4, b und vi, 9, 2, G. 4, b; Kosala-Saṃy., 3, 4, 17, G. 4, b (Saṃy-N., Bd. 1, S. 100); Jāt. 546, G. 61, b von vi, S. 378; Jāt. 547, G. 36, b; Petav. II, 9, 26, b; 32, d; 36, b; und von iv, 1, 80, d und 85, f die Version in Par. Dīp. III, S. 239, G. 79, d und S. 240, G. 85, d; Apadāna in Par. Dīp. v, S. 48, G. 13, b vatthasenāsanāni ca.
- 8, c $iddhiy\bar{a}$  pāramippatto vgl. Milindap. S. 343, G. 4, b $iddhiy\bar{a}$  pāramīgatā.
- 8, d acalo suppatițihito = Udāna III, 4, G., b und Buddhav. II, 154, b; und vgl. Dîp. xvIII, 4, b etc. acalā suppatițihitā; Milindap. S. 346, G. 5, d acalam suppatițihitam.
- 10, b (und 13, b) suṇohi vacanaṃ tuvaṃ vgl. Jāt. 527, G. 44, b suṇohi vacanam mama; Therag. 951, a suṇohi vacanaṃ mayhaṃ.
- 11, d (und 15, d) khippaṃ gacchāhi subbata vgl. Jāt. 537, G. 44, d khippaṃ gaṇhāhi brāhmaṇa; Petav. 11, 9, 2, d khippaṃ gacchāma Dvārakaṃ.
- 21, c (und 27, c) akampi tattha paṭhavī = Jāt. 547, G. 19, c; Cariyāp. 1, 9, 14, c.
  - 27, d s. unter xIII, 35 b.
  - 34, b Kakusandho vināyako = Buddhav. xxIII, 10, b.
- 34, c (und 37, a; xvII, 30, a; 31, a; 46, c) cattālīsasahassehi vgl. Buddhav. xxIII, 7, a cattālīsasahassānam.

- 44, c (und 47, a) timsabhikkhusahassehi vgl. Buddhav. xxiv, 8, a timsabhikkhusahassānam.
- 49, d macche vappodake yath $\bar{a}=$  Sutta-N. 936, b macche appodake yath $\bar{a};$  vgl. auch Therag. 362, d und 387, d maccho appodake yath $\bar{a};$  Sutta-N. 777, b macche va appodake khīņasote.
- 52, d suriyo udito yathā vgl. Buddhav. xvn, 1, d suriyo abbhuggato yathā; vgl. auch Dīp. xv, 59, d suriyo abbhuṭṭhito yathā.
- 54, c vīsatibhikkhusahassehi vgl. Buddhav. xxv, 9, a vīsatibhikkhusahassānam.
- 56, a + b Kassapo ca lokavidū āhutīnam paṭiggaho vgl. Buddhav. п, 60, a + b; 76, a + b Dīpankaro lokavidū āhutīnam paṭiggaho; ххvп, 10, c + d Padumuttaro lokavidū āhutīnam paṭiggaho.
  - 59, d vgl. zu xv, 52, d.
- 66, b lokajettho narāsabho = Buddhav. 1, 72, d; xxiv, 1, d; und vgl. oben zu 111, 61, b.
  - 69, a, s. II, 69, a.
- 70, d nibbuto upadhikkhaye = Milindap. S. 330, G., b; und vgl. Milindap. S. 335, G. 3, d nibbutā upadhikkhaye; vgl. auch Dīp. 1x, 41, d nibbuto upadhisaṃkhaye.
- 72, b (und xvII, 71, b)  $bh\bar{u}mibh\bar{a}ge$  manorame = Jāt. 547, G. 343, b; G. 376, b; vgl. auch Therag. 1062, b  $bh\bar{u}mibh\bar{a}g\bar{u}$  manoramā.
- 74, a + b und 75, c + d buddhe pasannā dhamme ca saṃghe ca ujudiṭṭhikā fast ganz = Devatā-Saṃy. 5, 9, G. 6, e + f und G. 8, c + d (Saṃy.-N., Bd. 1, S. 34) buddhe pasannā dhamme ca saṅghe ca tibba-gāravā (wovon der letzte Pāda so ca to auch = Therīg. 286, d und also gesichert ist. (Therīg. 286 c + d saddhā buddhe ca dhamme ca saṅghe ca tibbagāravā).
- 79, c und xvIII, 22, c; 42, c) odātamanasaṃkappā (in xv, 79, c mit unmittelbar vorangehendem samāhitā) vgl. Therag. 972, c odātamanasaṃkappo (mit unmittelbar vorangehendem samāhito); vgl. auch Dīp. xvIII, 18, a sudhotamanasaṃkappā.

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Aus dieser Stelle wird das ungehörige v von vappodake in Dīp. 49, d herstammen.

- 83, d pakkāmi uttarāmukho vgl. Jāt. 540, G. 41, d pakkāmi dakkhiṇāmukho.
- 85, b $abhij\bar{a}t\bar{a}$   $jutindhar\bar{a}$  Apadāna in Par. Dīp. v, S. 26, G. 11, d,
- 91, b und 95, d pabbajjāya purakkhakā ist wohl entstanden unter dem Einfluß von Jāt. 539, G. 119, d; 120, d; 121, d pabbajjāya purakkhato, sodaß für Oldenbergs fragende Konjektur purekkharā (die wohl veranlaßt ist durch die entsprechende Stelle der Samanta-Pās., Vin.-P. III, S. 334, s. unten Kap. v), kein Raum sein würde.
- XVI, 1, d ādāya pakkamī tadā vgl. Jūt. 514, G. 32 ādāya pakkāmi tato hi khippaņ.
- 2, c + d atikkanto brahāraňňam anuppatto jalasāgaram ist vielleicht beeinflußt von Jāt. 547, G. 444, c anuppatto brahāraňňam.
- 5, d imam attham abhāsatha == Sutta-N. 409, d; 419, d; Therag. 483, d; 630, d.
  - 6, b sīlavā susamāhito = Cariyāp. п, 7, 1, d.
  - 10 tāvatimsā ca yāmā ca tusitāpi ca devatā nimmānaratino devā ye devā vasavattino
- = Bhikkhunī-Saṃy., 7, 4, a d und 5, G. 1 (Saṃy-N., Bd. 1, S. 133); Therīg. 197, a — d; Buddhav. 1, 19, a — d:

tāvatiņsā ca yāmā ca tusitā cāpi (ca pi Buddhav.) devatā nimmānaratino etc.

- c + d in umgekehrter Reihenfolge auch = Itivuttaka 95, G. 1, b+e ye deva vasavattino nimmānaratino devā.
- 11, b tuṭṭhahaṭṭhā pamoditā = Buddhav. 1, 18, d; 24, d; 29, d; 56, b; Cariyāp. 1, 9, 6, b; und vgl. oben zu Dīp. x11, 59, b.
- 11. d sabbe Indapurohitā (mit vorausgehendem tettiṃsā ca devaputtā) = Jāt. 541, G. 158, d (mit vorausgehendem yattha devā tāvatiṃsā).
- 12, b appothenti hasanti ca = Buddhav. п, 72, b; п, 18, b; ххv, 27, b.
  - 12, c + d + 13, a + b Kuvero Dhataraṭṭho ca Vir $\bar{u}$ pakkho Vir $\bar{u}$ ļhako cattāro te mahārājā samantā caturodisā

- z. T. zu vgl., z. T. = Dīgha-N. xx, 9, G. 9 + G. 10, a + b

  Purimam disam Dhataraṭṭho dakkhiṇena Virūļhako

  pacchimena Virūpakkho Kuvero uttaram disam

  cattāro te mahārājā samantā caturo disā.
- 13, b samantā caturodisā auch = Vimānav. vī, 2, d; 10, d etc.; Petav. п, 12, 6, b etc.
- 16, a + b campakā sallā nimbā nāgapunnāgaketakā nach Olden-BERG, S. 87, Anm. = Apadāna im Phayre-Ms., fol. kû' campakā salaļā nimbā nānapunnāgaketakā; vgl. auch Buddhav. 11, 51, a + b campakaṃ saļalaṃ nīpaṃ nāgapunnāgaketakaṃ.
  - 27, a tattha naccanti gäyanti = Jāt. 545, G. 118, a (vi, S. 289).
- 27, c (und xvII, 64, b) pothenti diguņam bhujam vgl. Jāt. 545, G. 65, b (vI, S. 277) pothente digunam (so gedruckt) bhujam.
- 29, b nīlobhāsā manoramā = Jāt. 529, G. 4, d; vgl. auch Jāt. 539, G. 147, d nīlobhāsam manoramam.
- 31, b saha puttehi khattiyo vgl. Jāt. 547, G. 579, d saha puttehi khattiya.
- 31, e gandhamālam ca pūjesum vgl. Buddhav. Iv, 11, d gandhamālena pūjayim.
  - 32, d vgl. zu xiii, 32, e.
- 38, d und 39, d vītarāgā samāhitā Buddhav. xxv, 24, b; Therīg. 56, b; Nidānakathā, G. 251, b (Jāt. 1, S. 44).
- XVII, 1, d sāgarena parikkhitam = Jāt. 427, G. 3, c und G. 5, c sāgarena parikkhittam.
- 4, d suṇātha mama bhāsato Apadāna in Par. Dīp. v, S. 151, G. 105, d.
- 9, a (und 16, a; 52, a) Kakusandhassa bhagavato = Buddhav. xxIII, 6, a.
- 18, c Kassapassa bhagarato = Buddhav. xxv, 12, a; Vimānav. Lx, G. 4, b in der Version von Par. Dīp. Iv, S. 253 (statt Ko mahesino in G. 5 b der Ausgabe).
- 34, a udentam arunuggamamhi = Jāt. 546, G. 119, c (vi, S. 448) udentam arunuggamhi.

- 46, d bhikkhusanghapurakkhato = Vangīsathera-Sany., 8, 6, G. 2, d (Bd. 1, S. 192) (\*sangha-); Therag. 1239, d; Sutta-N. 1015, b.
- 53, e manusā (sie) cintayam tattha vgl. Buddhav. x, 12, e manasā cintayitvāna.
- 57, b sasamuddam sapabbatam (Attribute zu paṭhavī in a!) = Jāt. 536, G. 53, b (Attribute zum Acc. paṭhavīm in a).
- 59, a āmoditā marū sabbe vgl. Buddhav. 11, 47, c; 71, c; 111, 17, e; xxv, 26, c; Apadāna, Nr. 489, G. 7, c (ed. Ed. Müller, Gurupūjākaumudī, S. 56) āmoditā naramarū.
- 60, a + b cattāro ca mahārājā lokapālā yasassino vgl. Sakka-Samy. 2, 8, 7, c + d und 8, G. 1, c + d (Samy.-N., Bd. 1, S. 234) cattāro ca mahārājā tidasā ca yasassino; vgl. auch Petav. 1, 4, 2, a + b cattāro ca mahārāje lokapāle yasassine; zu a vgl. auch Jāt. 545, G. 76, c (Bd. 1, S. 278) cattāro ca mahārāje.
  - 61, a tāvatimsā ca ye devā = Jāt. 523, G. 43, a.
  - 61, b s. zu xvi, 10.
- 71, c buddho dhamman adesayi Buddhav. 11, 197, b; Jāt. 339, G. 4, b.
- 100, a + b ath' ettha vattati saddo tumulo bheravo mahā = Jāt. 547, G. 27, a + b; 28, a + b; 29, a + b; a + b der im Komm. desselben Jāt., vi, S. 504, zitierten G. 1; Cariyāp. 1, 9, 25, a + b.
  - 101, a rājā sutvāna vacanam = Сагіуар. п, 6, 10, с.
- XVIII, 2, a (und 44, c) bahussutā sīlasampannā = Therīg. 427, d (vinayadharā 44, a entspricht außerdem dem vinayadharā von Therīg., c).
- 3, bsaddhammavaṃsakovidā,vgl. Parivāra, 1, 1, Str. 10, dund13, d ${}^{\bullet }kovido.$
- 3, c bahunnam rata atthāya Vangīsathera-Samy., 12, 2, G. 3, a (Samy.-N., Bd. 1, S. 196); Anguttara-N. viii, xxxviii, G. 1, a (Bd. 1v, S. 245); Vimānav. xlvii, 13, a; L, 31, a.
  - 3, d loke uppajji cakkhumā = Buddhav. xviii, 2, d; xx, 1, d.
- 3, d + e l° u° c°, andhakāram vidhametvā vgl. Buddhav. xvIII, 2, a + d tam andhakāram vidhamitvā . . . l° u° c°; zu e vgl. auch Buddhav. xvI, 1, c tam andhakāram vidhametvā.

4, a + b yesam tathāgate saddhā acalā suppatiṭṭhitā vgl. Sakka-Saṃy., 2, 4, 10, G. 1, a + b (Saṃy.-N., Bd. 1, S. 232); Sotāpatti-Saṃy., 23, G. 1, a + b (Bd. v, S. 384); 51, 4, G. 1, a + b (ebenda S. 405); Aṅguttara-N., 1v, 52, 2, G. 1, a + b (Aṅg.-N., Bd. 11, S. 57); V, xlvii, 6, G. 1, a + b (Bd. 111, S. 54); Therag. 507, a + b Yassa saddhā tathāgate acalā suppatiṭṭhitā (Sotāpatti-Saṃy. 23 supatiṭṭhitā; 51 acaļā, v. l. acalaṃ; Aṅg.-N. 1v und Therag. supati\*); b vgl. auch zu Dīp. xv, 8, d.

4, d sugatim upapajjare vgl. Itivuttaka 21, G. 2, c sugatim upapajjeyya.

5, a + b + c ye ca bhāventi bojjhangam indriyāni balāni ca satisammappadhāne ca . . .

vgl. Therag. 352 a + b + c bhāvento satipaṭṭhāne indriyāni balāni ca bojjhaṅgāni ca bhāvento . . . ;

Therag. 437, a + b bhāvento satta bojjhange indriyāni balāni ca; 672, a + b bhāvayitvāna bojjhange indriyāni balāni ca.

5, b auch = Therig. 171, b.

6, a + b ariyam aṭṭhaṅgikaṃ maggaṃ dukkhūpasamagāminaṃ = Itiv. 24, G. 3, e + f (mit v. l. B. M. P. Pa ariyaṭṭhaṅg•); und vgl. ariyaṭṭhaṅgikam m• d• (mit v. l. S. 1-3 ariyaṅcaṭṭha•); Anamatagga-Saṃy., 10, b, G. 4, a + b (Saṃy-N., Bd. u, S. 185); Aṅguttara-N. v, 33, 3, G. 2, c + d (Bd. u, S. 34) ariyaň c'aṭṭhaṅgikaṃ ma• d•; Therag. 1259, c + d; Therīg. 186, c + d; 193, c + d; 310, c + d ariyaṭṭhaṅgikaṃ m• d• (in Therīg. 186 und 193 mit v. l. ariyaň ca aṭha• u. a. vv. ll.).

6, d te loke vijitāvino — Khanda-Saṃy., 76, 12, G. 7, d (Saṃy.-N., Вd. ш, S. 84).

7, a. s, 
$$c + d$$
, — 10, b:

- - 8 Mahāpajāpatī nāma Gotamī iti vissutā.
  - 9 Khemā Uppalavaņņā ca ubho tā aggasāvikā Paţācārā Dhammadinnā Sobhitā Isidāsikā
- 10 Visākhā Soņā Sabalā ca Saṃghadāsī vicakkhaṇā . . .

vgl. aus den beiden unnumerierten Gāthās von Jāt. vi, S. 481 (Jāt. Nr. 547): . . . . . . . Saṃghadāsī ca sattamā.

Khemā Uppalavaṇṇā ca Paṭācārā ca Gotamā Dhammadinnā Mahāmāyā Visākhā cāti sattamā.

- 9, a außerdem Apadāna in Par. Dīp. v, S. 18, G. 21, a; S. 104, G. 20, a; S. 181, G. 17, a.
- 9, a + b vgl. auch Buddhav. II, 68, c + d; III, 15, a + b; xx, 20, c + d; xxv, 23, c + d Khemā Uppalavaṇṇā ca aggā hessanti sāvikā; und Buddhav. xxvi, 19, a + b Kho Uo ca bhikkhunī aggasāvikā.
- 10, d (und 14, d; 15, d; 35, b) vinaye ca visāradā vgl. Parivāra, 1, 1, Str. 6, b; 10, b; 11, d; 13, b; 14, b vinaye ca visārado.
  - 10, f vinayaññū maggakovidā = Parivâra 1, 1, Str. 15, b.
  - 12, d . . . . . . . . . . . Jambudīpā idhāgatā
  - + 13 vinayam vācayimsu piṭakam Anurādhapuravhaye vinaye¹ pañca vācesum satta c'eva pakaraņe.
- (13 auch fast ganz = Str. 19 und 33. 13, a + b auch = 23, e + f; 26, c + d; 37, c + d. 13, c + d auch =  $v_{II}$ , 43, a + b. Auch 12, d noch sehr oft, s. Kap. III zu x, 1, d) = Parivāra I, 1, Str. 2, d . . .  $J^{\bullet}$   $i^{\bullet}$ 
  - + 3 vinayam te vācayimsu piṭakam Tambapaṇṇiyā nikāye pañca vācesum satta c'eva pakāraņe.
- 23, c pājitā naradevena vgl. Therag. 1180, a pājito naradevena; Cariyāp. 1, 5, 1, c pājito naradevehi.
- 40, d Rohaņe sādhusammatā vgl. Parivāra 1, 1, Str. 7, b Rohaņe sādhupūjito.
- 43, e jalitvā aggikkhandhā va, vgl. Buddhav. 1<br/>v, 31, e jalitvā aggikkhando va.
- 43, c+d j° aggikkhandhā va nibbutā tā mahāyasā vgl. Buddhav. n, 218, c+d j° aggikkhando va nibbuto so sasāvako;  $x_1$ , 30, c+d;  $xv_{111}$ , 26, c+d; xx, 34, c+d j° aggikkhandho va n° so s°.
- 43, d vgl. auch Buddhav. III, 36, d; v, 32, d; xII, 30, d nibbutā te mahāyasā.

<sup>1</sup> Sollte nikage heißen, wie schon Oldenberg in der Fußnote vermutete.

50, e  $tul\bar{a}bh\bar{u}to$  va  $hutv\bar{a}na$  vgl. Buddhav. 11, 163, e  $tul\bar{a}bh\bar{u}to$  dalho  $hutv\bar{a}.$ 

50, d dhammena anusāsi so vgl. Therag. 914, f. dhammena anusāsayim.

XIX, 5, b Piyadassī mahākathī vgl. Buddhav. xiv, 19, b Piyadassī mahāmuni.

11, b bhikkhusamghassa bhāsato vgl. Majjhima-Nik., Sutta 50, G. 6, b (Band 1, S. 337) und Therag. 1192, b bhikkhusanghassa pekkhato (Therag. \*samghassa).

23, c (und xx, 7, e) kāyassa bhedā sappañño = Anguttara-Nik. V, clxxiv, G. 4, d (Bd. III, S. 206); Itivuttaka 31, G. 2, c; 33, G., e; 65, G. 2, c; 71, G. 2, c; Jāt. 515, G. 40, c; Jāt. 547, G. 786, c; Petav. iv, 6, 7, e; iv, 7, 13, c (und vielfach ist diese G. ebenso die Schluß-G. des betreffenden Stückes wie in Dīp. xix); in Dīp. xx, 7 entspricht außerdem der vorausgehende Pāda d datvā dānam anappakam dem in Jāt. 547, G. 786 vorausgehenden Pāda c dānam datvāna khattiyo.

XX, 15, b (und xx11, 27, c) tīņi vassāni kārayi vgl. Jāt. 523, G. 32, b tīņi vassāni dhārayi.

XXI, 6, a aham pi daṭṭhukāmo 'mhi vgl. Jāt. 538, G. 47, c aham pi daṭṭhukāmo 'smi.

XXII, 2, d dassaneyyam manoramam vgl. Buddhav. xIII, 27, d dassaneyyo manoramo.

49, c tassa kammassa nissande vgl. Jāt. 544, G. 118, c; G. 119, e; 120, e; 121, e tassa kammassa nissando.

70, d attham dhammañ ca pucchi so vgl. Jāt. 515, G. 34, c attham dhammañ ca pucchassu; ebenda G. 9, f. ao dhammam ca pucchito; G. 13, d; 17 d; 20, d attham dhammañ ca pucchito; G. 20, b ao dhammañ ca pucchita; G. 8, c; 12, c; 16, c attham dhammañ ca pucchesi.

72, d dussīlā mohapārutā = Jāt. 530, G. 57, b.

76, b ārakā parivajjiya vgl. Jāt. 545, G. 155, a (vi, S. 296); Therag. 1153, c ārakā parivajjeyya; auch verwandte Pādas, ārakā parivajjaye und ārakā parivajjehi, sind im Kanon oft belegt.

## Kap. II. Folgerungen aus den kanonischen und Dipavamsa-Parallelen.

1. Die Benutzung der Gāthās des Vinaya-Piṭaka (außer denen des Parivāra) durch den Dīp.-Verfasser ist zweifelhaft und auf jeden Fall eine spärliche. Denn die so wenig zahlreichen Parallelen des Dīp. zu Gāthā-Stücken des Vin.-P. haben zugleich auch in anderen Werken Parallelen: Dīp. 1, 30, d kann ebensogut wie aus dem Mahāvagga aus dem Majjh.-Nik. stammen; Dīp. 11, 22, c ebensogut wie aus Cullav. aus Aṅguttara-N., Dhammap., oder Jātaka; Dīp. xv, 3, b ebensogut auch aus Saṃyutta-N., Jātaka, Petavatthu oder Apadāna. S. diese Stellen oben in Kap. 1. Daß er vom Vinaya-P. nichts gekannt hätte, wäre aber natürlich schon deshalb ein übereilter Schluß, weil er wiederholt von Rezitationen des Vinaya spricht und weil er außerdem den spätesten Teil des Vinaya, den Parivāra, benutzt hat.

Auch aus dem Abhidhamma sind keine Gāthās oder Gāthā-Teile im Dīp. nachweisbar. Da der Verfasser aber das Kathāvatthuppakaraṇa erwähnt, so hat man sich hier vor derselben Übereilung des Urteils zu hüten wie beim Vin.-P.

Sehr geläufig waren unserem Autor dagegen zweifellos die Gāthās des Sutta-Piṭaka. Nur für wenige Werke desselben ist dem Dīp.-Verfasser eine Kenntnis oder Benutzung ihrer Gāthās nicht nachzuweisen. Aus dem Paṭisambhidāmagga hat er kein einziges Gāthā-Stück, solche, die dem Majjh.-Nik. und dem Niddesa (Mahāniddesa) entstammen können, gibt es nur drei, bezw. zwei, die aber alle zugleich auch in anderen Werken des Sutta-Piṭaka vorkommen, s. oben im Kap. 1 für Majjh.-Nik.: Dīp. 1, 30, d (zugleich im Mahāvagga), 1v, 12, c (zugleich im Sutta-Nip), xix, 11, b (zugleich im Sutta-Nip. und in den Therag.), für Mahāniddesa: Dīp. 11, 22, a (zugleich im Anguttara-

Nik. und Itiv.), vi, 40, b (zugleich im Sutta-N. und Itiv.); die Ähnlichkeit von Dīp. xix, 11, b und vi, 40, b mit den angeführten Majjh. (etc.)- und Mahāniddesa (etc.)-Stellen ist außerdem nur eine entfernte. Es werden aber Suttas des Majjh.-N. mit Namen erwähnt, z. B. in xii, 57 und xiii, 7. Der eine mit Udāna kongruente Pāda des Dīp., xv, 8, d, kann ebensogut aus dem Buddhav. stammen, und stammt also wohl vielmehr daher, denn der Buddhav. ist eine der Hauptquellen des Dīp.

Die Beziehung des Dip. zum Khuddaka-Patha ist sehr dürftig, denn nur Dîp. xv, 1, a hat eine gewisse Ähnlichkeit, und es ist selbst da wahrscheinlicher, daß Jāt. 432, G. 6, a oder Vimānav. LXXIX, 5, a das Vorbild gewesen ist, s. Kap. 1 zu Dīp. x11, 44, a. Eine andere Kongruenz (Dīp. xi, 24, b) hat Khudd. P. mit Petav. gemein, und sie stammt wohl noch eher von dort. Auch der Petavatthu (der übrigens in xII, 84 erwähnt wird, wie der Vimanavatthu in 85) hat nur zwei Stellen im unbestrittenen Alleinbesitz, die solchen des Dip. gleich oder ähnlich sind: s. oben im Kap. 1 zu Dīp. 11, 59, a; xiii, 22. An die erste derselben klingt außerdem Buddhav. sehr nahe an, und die zweite ist nur ähnlich, nicht identisch. Es kommt aber die mit Khudd.-P. gemeinsame, vorhin erwähnte Stelle Dip. xi, 24, b als sicheres Eigentum des Petav. hinzu, wenn sie nicht dem Khudd.-P. angehört. An allen anderen Entsprechungen zwischen Petav. und Dīp. sind auch andere Werke des Kanons beteiligt, und diese Entsprechungen sind derart, daß sie ebensogut aus den betreffenden anderen Werken in den Dip. geflossen sein können, ja für die mit den Jātakas gemeinsamen (s. Kap. 1 zu Dīp. xiv, 25, b; 58, c; 60, c+d; 69, a + b) ist es, wie ein Blick auf sie lehrt, sogar höchst wahrscheinlich, daß dafür die Jatakas die Quelle des Dip. waren, die auch im übrigen zu den hauptsächlichen Quellen des Dīp. gehören.

Alle übrigen Werke des Sutta-Piţaka sind durch mehr oder weniger zahlreiche Sonderentsprechungen (neben solchen, die sie mit anderen teilen) an den Dīp. geknüpft. Eins der hervorragender beteiligten Werke ist das Cariyāpiţaka. Einen noch größeren Anteil,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das übrigens auch in xiv, 45 mit Namen erwähnt wird.

den Löwenanteil, aller Kongruenzen mit dem Dīp. weisen die Jātakas¹ und der Buddhavaṃsa auf. Zahlreich sind auch diejenigen des Apadāna, und es steht zu vermuten, daß sie an Zahl denen der Jātakas und des Buddhav. nicht nachstehen werden, sobald wir das Apadāna, das wir heute nur sehr bruchstückweise kennen, erst in seiner ganzen großen Ausdehnung kennen werden.

Diese Verwandtschaftsverhältnisse sind vielleicht nicht zufällig. Die vier an parallelen Versen und Versstücken verwandtesten Werke des Kanons sind erzählender Natur, und zwar enthalten sie legendäre, sagenhafte u. dgl. Erzählungsstoffe, ganz in Versen abgefaßt oder (Jāt.) mit vielen Versen durchsetzt. Zweifellos lebte der Dīp.-Verfasser sehr stark in den Ideenkreisen dieser Werke, und deren metrische Diktion war seinem Empfinden etwas sehr Vertrautes. Schwerlich ist es auch Zufall, daß der Titel Dīpavaṃsa, oder, wie er in Str. 4 des Werkes selbst heißt, Vaṃsa, mit dem des Buddhavaṃsa eng verwandt klingt, wie ja auch der Pāda 1, 4, b, in dem das Wort Vaṃsaṃ steht, deutlich von Buddhav. 1, 79, b beeinflußt ist. Dies alles aber ist für das später Vorzutragende schon ein Präludium von nicht zu unterschätzender Bedeutung.

2. Wenden wir uns nun zu den Ergebnissen aus der näheren Betrachtung einiger der entlehnten Gäthä-Elemente.

Der eben angeführte Versstollen Dīp. 1, 4, b ist, wie ich schon in Kap. 1 hervorhob, übereinstimmend mit Buddhav. 1, 79, b, ein Jagatī-Pāda, und die ganze Str., der er angehört, ist Jagatī wie Buddhav. 1, 79. Diese Jāgatī steht im Buddhavaṃsa ganz vereinzelt zwischen Ślokas, und auch im Dīp. erscheint sie unerwartet nach Ślokas, wie ja der Dīp. fast ausschließlich aus Ślokas besteht. Es kann umsoweniger einem Zweifel unterliegen, daß die ganze Str. Dīp. 1, 4 unter dem Einfluß von Buddhav. 1, 79 entstanden ist, als ja auch Dīp. 1, 2 deutlich auf Buddhav. 1, 80 und Dīp. 1, 3, d auf Buddhav. 1, 81, d beruht. Es ist nun aber weiter höchst bemerkenswert und wichtig, daß der durch Buddhav. 1, 79 gegebene metrische

\*. \*\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die auch mit Namen erwähnt werden.

Einfluß im Dīp. noch in zwei folgenden Strophen, 5 und 7, weiterwirkt. D. h. der Einfluß des Buddhav. auf den Dīp. ist nicht nur da wirksam gewesen, wo wir ihn Wort für Wort durch kongruente Versstücke nachweisen können, sodaß, wenn es sich darum handelt, die Quelle für die Hauptmasse des Dīp. aufzufinden, wir ein Recht haben, die in Abzug zu bringende Sphäre des Kanon-Einflusses als noch größer einzuschätzen, als die Summe der oben aufgezeigten parallelen Gāthā-Stücke, rein mathematisch betrachtet, uns veranlassen würde. Ganz ähnlich steht es mit dem Verhältnis von Dīp. xī, 22 zu Suttanipāta 690. An sich ist nur ein Viertel aus dieser Str. herübergenommen, das Viertel e pasannacitto giram abbhudīrayi, aber diesem Viertel zuliebe ist dann die ganze Str. Dīp. xī, 22 in Jagatī abgefaßt worden, abweichend vom Metrum der umstehenden Strophen.

Die durch den Dip. Verfasser ausgenutzten Strophen Buddhav. 1, 79-81 bilden die unmittelbare Einleitung zur Geschichte der Buddhas und 80 und 81 sind das dem Buddha Gotama selbst in den Mund gelegte Programm des Buddhav. Wenn man von irgendeiner Stelle eines literarischen Werkes, das man ernst nehmen soll, eigenste Worte und Gedanken des Verfassers zu erwarten berechtigt ist, so ist es doch sicherlich diejenige, die das Programm gibt. Wenn nun aber der Dīp.-Verfasser an dieser Stelle nicht eigene, sondern Buddhas Worte gibt, Worte, die sich natürlich auch gar nicht auf die Chronik Ceylons, sondern auf die Legende der vorzeitlichen Buddhas beziehen, dann richtet er doch gleich zu Beginn sich und sein ganzes Werk. Denn wir wissen dadurch, daß selbst an entscheidend bedeutungsvollen Punkten nicht sein Stoff ihm die Worte eingab, sondern mindestens zum Teil die Erinnerung an Literaturstücke, deren Grundgedanken mit dem seinen nichts zu schaffen hatten. Oldenbergs (Dīpavaṃsa, Introd. S. 3) und Geigers Ansicht (Dīpavaṃsa und Mahāvamsa, S. 18, 58 und 71), daß dieses Procemium des Dīp. aus der singhalesischen Atthakatha stamme, ist nunmehr natürlich nicht zu halten. Damit fällt aber ein Hauptpfeiler ihrer Beweisführung.

Dīp. III, 1 atītakappe rājāno ṭhapetvāna bhavābhave imamhi kappe rājāno pakāsissāmi sabbaso

"Indem ich die Könige im vergangenen Kalpa in ihren verschiedenen Existenzen übergehe, will ich über die Könige dieses Kalpa ohne Auslassung berichten" ist, wie in Kap. 1 erwähnt, nur eine Reproduktion von Cariyāp. 1, 1, 2

atītakappe caritam ṭhapayitvā bhavābhave imamhi kappe caritam pavakkhissam sunohi me.

Der Dīp.-Verfasser hat sich hier durch seine sklavische Abhängigkeit wieder Dinge oktroyieren lassen, die seinem historischen Stoffe, wenn er wirklich einen solchen hatte, ganz fremd sind. Die Kalpa-Theorie paßt für Buddha und für die Buddhas, aber nicht für die Königsgeschichte, und bhavābhave ,in den verschiedenen Existenzen' paßt auf ein einzelnes, wiederholt auf Erden erschienenes Individuum, wie in der Vorlage tatsächlich Buddha das Wort auf seine Person allein angewandt hat; auf historische oder quasi-historische Persönlichkeiten angewandt, an deren eventuellen wiederholten Existenzen niemand ein Interesse gehabt hat, ist es aber gänzlich deplaciert.

Ich habe in Kap. 1 weiter gezeigt, wie die Königsnamen Cara und Upacara von Dīp. 111, 5, c, also quasi-historische Elemente, durch das -cara von antalikkhacaro der Vorlage Buddhav. XIII, 11 veranlaßt oder herbeigezogen sein mögen.

Dīp. 111, 7, d Sudassano nāma khattiyo (= Buddhav. xxii, 11, b) und 8, a Mahāsudassano nāma (= Cariyāp. 1, 4, 1, c) zühlt anscheinend ein und denselben König in doppelter Namensform oder meinetwegen zwei Könige nur wegen ihres identischen Namens nebeneinander auf, weil unser Verfasser hier zugleich zwei Quellen benutzte. Gleichzeitig verstößt er gegen sein in 111, 1 gegebenes Programm, daß er nur Könige des gegenwärtigen Kalpa aufzählen wolle, denn König Sudassana gehört nach Buddhav. xxii dem Maṇḍa-Kalpa an, der vom gegenwärtigen Kalpa durch 29 ,leere Kalpas' getrennt ist, s. Childers s. v. kappo. Mahāsudassana von Cariyāp. freilich ist ein König des gegenwärtigen Kalpa. Das widerlegt aber nicht meine Anklage gegen den Dīp.-Verfasser, sondern belastet sein Schuldkonto Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXI. Bd.

nur noch mit einer weiteren Ungereimtheit, daß er nämlich zwei Könige aus verschiedenen Kalpas unmittelbar nebeneinander aufzählt; und das kann niemand hinwegdisputieren, da er seine Abhängigkeit zu deutlich durch die buchstäbliche Herübernahme der Pādas verrät.

Auch König Arindama in D. III, 15, b Arindamo nāma khattiyo ist ein König desselben Maṇḍa-Kalpa wie Sudassana, was sich aus der Identität dieses Pāda mit Buddhav. xxi, 9, b ergibt. Aber auch ganz davon abgesehen, muß es doch den Dīp.-Verfasser auf das schlimmste diskreditieren, daß er es angemessen findet, seine angebliche Chronik aus Stücken von Legendenwerken zusammenzubauen.

D. vi, 14, b *Piyadassi mahāyaso* ist der buchstabentreu herübergenommene Pāda Buddhav. xiv, 1, d, der sich auf Piyadassī, den 13. Buddha bezieht. Im Dīp. aber ist der historische König Piyadassī-Asoka damit gemeint. Ist das Geschichtsschreibung?

In D. xm, 28 + 29 fällt das Unlogische und Unkonstruierbare der Zeilenfolge auf:

tato attamano rājā haṭṭho saṃviggamānaso 29 añjaliṃ paggahetvāna idaṃ vacanaṃ abravī sovaṇṇabhiṅkāraṃ gahetvā onojesi mahīpati:

= ,Darauf streckte der König hocherfreut seine gefalteten Hände vor und sprach folgende Worte, den goldenen Becher ergriffen habend, goß der Fürst Wasser aus:'; das wird aber verständlich aus der Abhängigkeit von Cariyāp. 1, 8, 10, b + c + d:

. . . haṭṭho saṃviggamānaso katañjalī vedajāto idaṃ vacanam abraviṃ

verbunden mit ebenda III, 3, 3, c+d

anjalim paggahetvāna idam vacanam abravi.1

 $<sup>^1</sup>$  D. хии,  $29,\ \mathrm{c}+\mathrm{d},+30$  imāham bhante uyyānam Mahāmeghavanam subham cātuddisassa saṃghassa dadāmi, paṭigaṇhatha

kann mit Mahāvagga 1, 22, 18 . . . , sovannamayam bhinkāram gahetvā bhagavato onojesi etāham bhante Veļuvanam uyyānam buddhapamukhassa bhikkhusamghassa dammuti. paṭiygahesi bhagavā ārāmam oder mit irgendeiner anderen ähnlichen Stelle zusammenhängen. So eröffnet sich die Aussicht, daß außer den nachgewiesenen

Es wäre nicht schwer gewesen, selbst mit Benutzung dieser Cariyāp.-Stellen eine logische Gedanken- und Zeilenfolge herzustellen. Daß es der Dīp.-Verfasser nicht tat, beweist, wie wenig sein hypothetischer historischer Stoff, selbst im Bunde mit der zwingendsten Logik, über ihn vermochte, wenn er sich an eine kanonische Gäthä klammern konnte. Widersinnig ist auch das Sprechen von 'diesen zehn Himmelsgegenden' in 1,63, wo in Wirklichkeit nur sechs genannt sind. Der Widersinn klärt sich auf durch die Erkenntnis, daß 1,63,d aus Jāt. 514, G. 8, b herübergenommen ist. Kann man da wirklich mit gutem Gewissen von einer maßgebenden einheitlichen Vorlage reden, von der der Dīp. nur eine Bearbeitung sei, es müßten denn die zwingendsten Beweisgründe für ihre Existenz vorliegen?

Ich habe es hier nur mit denjenigen sachlichen Ungereimtheiten zu tun, die mit den Entlehnungen des Dīp. aus den kanonischen Gāthās zusammenhängen, und betrachte es diesmal nicht als zu meiner Aufgabe gehörig, auch alle übrigen historischen Bedenklichkeiten und Unmöglichkeiten vorzurechnen.

Wie den Stoff, so vergewaltigte der Dīp.-Verfasser des öfteren auch Sprache und Metrik der Möglichkeit zuliebe, ein kanonisches Versstück benutzen zu können. Für pavattetum des Majjhima-Nikāya-oder Mahāvagga-Pāda a dhammacakkam pavattetum setzte er 1, 30, d das falsche pavattitum ein, weil er nur so den Pāda als Ślokaschluß gebrauchen konnte. Geradeso für parikkhittam des Pāda Jāt. 427, G. 3, c und G. 5, c sāgarena parikkhittam das falsche, aber für ihn metrisch erforderte so parikkhitam xvII, I, d, weil er diesen Pāda als Ślokaschluß verwandte.

ı, 31, a+c+d ist nur ganz obenhin zugehauen aus Buddhav. xxvı, 2, b+c+d (s. Kap. 1), um wenigstens, wie es für 1, 31 erforderlich war, einen einzigen Satz an Stelle der zwei von Buddhav.

Gäthä-Stücken auch noch Prosateile aus dem Kanon in den Dīp. übergegangen und versifiziert sind, wodurch die aus einer hypothetischen nichtkanonischen Quelle herzuleitende Masse des Dīp. noch mehr eingeengt werden würde. Ich habe aber von der Nachweisung von parallelen Stellen aus der kanonischen Prosa Abstand genommen, weil nur das Versgefüge ein bündiges Beweismittel abgibt.

zu gewinnen; die grammatische Konstruktion ist dabei aber zu kurz gekommen, s. unten S. 241.

In Dīp. xv, 69, a ahaṃ Gotamasambuddho ist ahaṃ vollständig falsch, denn der Pāda muß dem Zusammenhange nach bedeuten 'dies war der Buddha Gotama', auch Oldenberg übersetzt 'This Sambuddha was called Gotama'. Das ahaṃ erklärt sich aus der zwingenden Suggestion, die der gleichlautende Pāda Buddhav. xxvī, 17, c ausübte, der übrigens schon einmal, 11, 69, a im Dīp. Aufnahme gefunden hatte. Oldenbergs fragende Konjektur 'ayaṃ?' auf S. 84 ist also wohl nicht berechtigt.

D. vi, 47, c enthält den entsetzlichen Imperativ nisīdayī = ,setze dich', der nur durch den Einfluß von Jāt. 545, G. 238, b begreiflich wird.

D. vi, 64, d vīthi sammajjantu te = ,let them sweep the roads', grammatisch also sehr bedenklich, erklärt sich aus der Einwirkung von Apadāna in Par. Dīp. v, S. 14, Str. 3, a vīthisammajjanam katvā.

D. vi, 68, a sabbañ ca tālāvacaraṃ = ,jede Art von Musik' (,all kinds of bands of music') steht, wie der Zusammenhang erfordert, an Stelle eines Nom., ist aber der Form nach Akk. In der Vorlage, Jāt. 545, G. 61, c+d sabbañ ca tālāvacaraṃ maṇimhi passa nimmitaṃ, ist der Akk. am Platze; von da hat er sich zu unserer Stelle den Eingang erzwungen.

Der falsche Akk. Pl. therānam statt there in dem Pāda D. XII, 55, a disvā nisinnatherānam beruht auf der Nachahmung des Pāda disvā nisinnarājānam Jāt. 530, G. 1, a und Jāt. 533, G. 57, a, und ganz entsprechend in dem Pāda D. XIV, 60, c upasamkamitvā therānam auf der Nachahmung des Pāda upasamkamitvā rājānam Jāt. 537, G. 5, e und Petav. IV, 3, 15, e.

In D. XIII, 54, c+d etam attham pavakkhāhi tava chandavasānugā, Tell me this matter, if that is consistent (?) with your pleasure and will' (OLDENBERG) steht der Schluß-Pāda außerhalb aller grammatischen Konstruktion und Konstruktionsmöglichkeit. Er ist fertig aus den Jātakas herübergenommen, s. Kap. I.

Der Satz D. xvi, 31, a+b parivārayimsu sambodhim saha puttehi khattiyo erfordert eigentlich ein Subjekt im Plural; der Fehler

ist mit der Herübernahme des fertigen (nur am Ende ein wenig umgemodelten) Pāda Jāt. 547, G. 579, d saha puttehi khattiya hineingekommen.

In D. xvII, 57, a + b tadāpi paṭhavī kampi sasamuddaṃ sapabbataṃ sind die beiden letzten Worte grammatisch falsche Attribute zu paṭhavī. Der Fehler hat darin seinen Grund, daß der Pāda b fertig aus Jāt. 536, G. 53, b herübergenommen ist, wo die Akkusative ihre Berechtigung haben, weil auch das zugehörige Substantiv da im Akk. steht:

Rājā ca paṭhaviṃ sabbaṃ sasamuddaṃ sapabbataṃ ajjhāvase vijinitvā . . .

Das metrische Gewissen des Dīp.-Verfassers wurde durch die Tatsache, daß der Śloka-Pāda Buddhav. xxIII, 19, b Kakusandho lokanāyako metrisch falsch ist, so wenig gestört, daß er ihn nicht nur unbesehen und unverändert herübernahm, sondern ihn sogar einhalbdutzendmal sich aneignete (II, 66, b etc., s. Kap. I). Ebenso hat er den metrisch falschen Pāda Buddhav. xXIII, 6, a Kakusandhassa bhagavato dreimal übernommen: xVII, 9, a; 16, a; 52, a. Und mehr derartiges.

3. Für die Quellenfrage ergibt sich aber nicht nur eine Reihe von Einzelheiten, sondern etwas Prinzipielles, oder wenigstens etwas, das, mit später zu besprechenden Resultaten zusammengenommen, ein prinzipielles Fazit ausmacht. Wenn Oldenbergs und Geigers Theorie, der Dīp. sei eine metrische Bearbeitung der überwiegend prosaischen singhalesischen Atthakathā, als berechtigt anerkannt werden soll, so muß sie sich mit der hier festgestellten Tatsache der Entlehnung kanonischer Gäthä-Stücke durch den Dip.-Verfasser in Einklang bringen lassen. Zwei Möglichkeiten wären denkbar: entweder jene Gāthā-Stücke wären schon in das prosaische Grundwerk verflochten gewesen und der Dip.-Verfasser hätte sie dann mit übernommen, oder erst der Dīp.-Verfasser hätte sie entlehnt und damit seine Versifikation der Atthakathā-Prosa verbrämt — wenigstens halte ich es für pflichtgemäß, den Vertretern jener Theorie die Aufstellung der zweiten Möglichkeit, die sie selbst nicht gefordert haben, doch als Ausweg vorläufig offen zu halten.

Die Annahme der ersten Möglichkeit ist unhaltbar. Die Entlehnung so vieler Einzel-Pādas hat zweifellos den Zweck der Versfüllung und ist undenkbar für einen Prosaisten. Freilich könnte auch ein Prosaist aus metrischen Quellen eine Menge entlehnen, es würde ihm aber doch nicht vorwiegend um einzelne Pādas zu tun sein, sondern um volle Sätze und unabgerissene Gedanken. Wollten wir diese erstere Eventualität aufrecht erhalten, dann müßten wir schon annehmen, daß dieses ganze Atthakathā-Stück oder wenigstens ein großer Teil desselben metrisch abgefaßt gewesen wäre. Da jeder der entlehnten Einzel-Pädas zur Ausfüllung einer besonderen Strophe des entlehnenden Werkes dienen sollte, so würde schon aus der Zahl jener kanonischen Gäthä-Teile sich ergeben, daß der Abschnitt, in welchen sie aufgenommen wurden, mindestens 300 ihnen entsprechende Strophen enthielt, denn ich habe über 300 (etwa 325) entlehnte Einzel-Pādas gezählt (entlehnte Pādas überhaupt, die sämtlichen Pādas ganzer entlehnter Gäthäs und Gäthä-Hälften eingerechnet, 344). Da der ganze Dīpavamsa 1346 Strophen umfaßt, so betragen die durch die kanonischen Stücke verbürgten Strophen etwa den vierten Teil; d. h. schon durch diese Erwägung wäre für ein Viertel des Dip. metrische Herkunft gesichert, die vielen Strophen vorläufig noch gar nicht gerechnet, die aus später zu erwähnenden Gründen noch hinzuzuaddieren sind. Dürfen wir die einstmalige Existenz einer so beschaffenen singhalesischen Atthakatha annehmen? Schwerlich, solange eine solche Annahme durch keinen Schatten eines Beweisgrundes und durch keine Analogie aus den uns erhaltenen Atthakathās gestützt wird, die doch auf der alten singhalesischen Atthakathā aufgebaut sein sollen.

Sehr eigentümlich wäre es auch, daß der betreffende Atthakathā-Abschnitt sich so vorwiegend an den Buddhavamsa, die Jātakas, das Cariyāpitaka und das Apadāna angeschlossen hätte. Man müßte dann doch wohl mindestens annehmen, daß es die Atthakathā eben zu diesen Werken gewesen sei. Der Beweis dafür ist aber so wenig erbracht, daß noch nicht einmal jemand daran gedacht hat, ihn zu versuchen oder diese Behauptung überhaupt aufzustellen.

Nicht minder wie das zahlenmäßige Verhältnis der kanonischen Stücke macht das qualitative die Annahme schwer glaublich, sie seien schon in ein Werk aufgenommen worden, das in den Dīp. erst sekundär umgearbeitet wurde. Während die entlehnten kanonischen Stücke selbstverständlich grammatisch richtig sind, oder, vorsichtiger gesagt, den Grad sprachlicher Richtigkeit zeigen, der den kanonischen Werken im ganzen eigentümlich ist, ist die Art der Einfügung dieser Stücke in die Strophen und ist der übrige Teil der betreffenden Strophen vielfach grammatisch falseh. So in Dīp. 1, 31:

dhammacakkam pavattento pakāsento dhammam uttamam aṭṭhārasannam koṭīnam dhammābhisamayo ahū

,Als er das Rad der Wahrheit in Bewegung setzte und die höchste Wahrheit verkündete, da fand eine Bekehrung von 18 Kotis statt. Die drei Pādas a, c und d sind aus Buddhav. xxvı, 2, b+c+d hergerichtet (s. Kap. 1) und selbst in dieser Herrichtung an sich fehlerfrei, aber die Konstruktion der ganzen Strophe ist schrecklich.

n, 62 purimā tīņi mahābodhi patiṭṭḥiṃsu mahītale taṃ thānaṃ upagantvāna tattha jhānaṃ samāpayi

"Wo die drei früheren Bodhi-Bäume auf der Erdfläche gestanden hatten, an die Stelle ging er und erreichte dort Versenkung." Pāda c, aus Cariyāp. n, 5, 3, c genommen, ist korrekt (bis auf das th statt des richtigen th von Cariyāp.; das ist aber keine organische Veränderung, die den Wortklang wesentlich modifizierte). Das Übrige ist voll von Fehlern.

- nı, 54, a + b pitā maṃ anusāseyya attho rajjena khattiyo yo mayhaṃ vijite buddho uppajjeyya narāsabho
- = ,Möge mein königlicher Vater mich in den Herrscherpflichten (!) unterrichten, und (?! oder: daß?!) möge in meinem Reiche der Buddha, der beste der Männer, erstehen. Der richtige Päda a ist in Nachahmung von Jāt. 547. G. 640, e entstanden.
- rv, 21, a+b eram sabbangasampannam dhammarinayasamgaham, So ist die Sammlung des Dhamma und des Vinaya vollständig in jedem Teile. Das Neutr. samgaham ist falsch, nur dem Pāda a eram

\*sampannam zuliebe eingesetzt, dieser Pāda a aber ist fertig aus Jāt. etc. herübergenommen (s. Kap. 1) und an sich grammatisch richtig.

VII, 40 Moggaliputto mahāpañňo paravādappamaddano ..... saṃgahaṃ tatiyaṃ kato

Der weise M., der Zermalmer von Häresien, brachte das dritte Koncil zustande (!). b, aus Buddhav. xxiv, 4, b, ist korrekt.

xIII, 32 dadantam paṭigaṇhantassa Mahāmeghavanam tadā kampittha paṭhavī tattha . . . . . . . .

Als das Mahāmeghavana dem (Mahinda) gegeben wurde (!), der die Schenkung annahm, da bebte die Erde . . . ' c, das auf Buddhav. 1, 68, d beruht, ist richtig.

xıv, 19, b + c bodhayitvāna pāṇinam, āsanā vuṭṭhahitvāna ,nachdem er die Wesen (!) erweckt hatte und dann vom Sitze aufgestanden war'. c, aus Jāt. 541, G. 26, c, ist richtig.

xıv, 62, a + b *idha vassam vasissāma tīņi māsam anūnakam*, Hier werden wir drei volle Monate (!) Regenzeit halten'. a, aus Dhammap. G. 286, a, ist korrekt.

xıv, 63, c + d anukampam upādāya mam' attham anusāsatu, Erweise mir die Gnade und unterweise (!) mich in dem, was mir gut ist'. c, aus Apadāna, ist korrekt.

akampi tattha paṭhavī abbhutam lomahamsanam, Zugleich mit der Niederlegung der Reliquien (!) bebte die Erde in wunderbarer und schaudererregender Weise'. c und d, aus dem Kanon (vgl. Kap. 1, zu xv, 21, c und zu xiii, 35, b), sind korrekt.

xv, 49 dubbuṭṭhiyo tadā āsi dubbhikkhi āsi yonakā

dubbhikkhadukkhite satte macche vappodake yathā, Da war Dürre (!), es war Hungersnot . . . (!); als so die Wesen (!) unter der Hungersnot litten wie der Fisch im seichten Wasser'. d, aus dem Kanon, ist nur insofern nicht korrekt, als durch Konfusion zweier kanonischer Stellen das ungehörige va hineingekommen ist (s. Kap. 1).

xvi, 32, c + d saha patiṭṭhite bodhi kampittha paṭhavī tadā ,zu-gleich mit der Aufstellung des Bodhibaumes (!) bebte da die Erde'. d, unter Einfluß des Buddhav. entstanden, ist korrekt.

xvII, 4, c + d ekadese caturonāmam suņātha mama bhāsato, höret von mir die vier Namen (!) von Örtlichkeiten etc. (aus der Lebensgeschichte der letzten vier Buddhas) mit bezug auf jeden einzelnen Punkt (des vorher gegebenen Programms)'. d, aus Apadāna, ist korrekt.

хуп, 18, c + d Kassapassa bhagavato nigrodhabodhim uttamam, des erhabenen Kassapa Bodhibaum war der herrliche Nigrodha' (!). c, aus Buddhav., ist korrekt.

Es gibt noch zahlreiche weitere Fälle. Auch einige von denen, die oben unter 2. gegeben sind, gehören zugleich hierher. Ich will aber nicht ermüdend werden und keinen Raum verschwenden und breche darum ab. Die vollständige Unzulänglichkeit der Pālikenntnis ist die hervortretendste Eigentümlichkeit eben des Dīp.-Verfassers, die er in seinen sonstigen Strophen sogar noch viel gründlicher zeigt als in diesen zusammengelesenen. Das Prooemium muß auch aus diesem Grunde den Autor des Dīp. zum Verfasser haben, denn die erste Strophe ist voll von sprachlichen Fehlern:

Dīpāgamanam buddhassa dhātu ca bodhiyāgamam saṃgahācariyavādaň ca dīpamhi sāsanāgamam narindāgamanam vaṃsam kittayissam, suṇātha me

,Ich will die Geschichte von (!) der Ankunft Buddhas auf Ceylon, von der Ankunft (!) der (!) Reliquie, von (!) der Ankunft des Bodhibaumes (!), von der Lehre der Lehrer, (die) die Sammlung (veranstalteten), von (!) der Ankunft des Evangeliums auf Ceylon und von (!) der Ankunft des Männerfürsten verkünden, höret mich! Wollte man nun annehmen, daß er die Strophen, die die kanonischen Stücke enthalten, aus dem supponierten Grundwerke herübergenommen hätte, dann müßte man weiter folgern, daß er sie umgearbeitet und mit seinem Stempel, dem der grammatischen Inkorrektheit, versehen hätte. Diese Folgerung, von vornherein schon recht unplausibel, scheitert aber daran, daß die sprachlichen Inkorrektheiten nur in den nicht entlehnten Gäthä-Partien sich finden; es würde ganz unverständlich sein, warum der Dīp.-Verfasser, für den die Strophen, wenn er sie herüber-

nahm, doch in allen ihren Teilen eine gleichartige Masse gewesen wären, die kanonischen Teile mit seinen Barbareien verschont hätte. Hierdurch wird auch der Ausweg noch einmal verriegelt, den Geiger, Dīp. und Mah. S. 76 einschlägt, um den augenscheinlich empfundenen Schwierigkeiten seiner Hypothese zu entgehen, der Ausweg, daß er annimmt, der Dīp. hätte sich vorwiegend an die Pāliverse der Quelle gehalten. So bleibt nur die Möglichkeit übrig, daß erst der Dīp. Verfasser die kanonischen Gāthā-Stücke aufgenommen und also auch die Strophen, von denen sie im Dīp. Teile bilden, selbst erst gedichtet hat. Kann nun aber nicht trotzdem der Dīp. der Hauptsache nach eine metrische Umarbeitung einer prosaischen Vorlage sein, in die der Umarbeiter die kanonischen Versstücke auf eigene Faust eingefügt hätte?

Zunächst wird diese Theorie schon höchst unwahrscheinlich durch die Art der Abhängigkeit des Dip. von den kanonischen Versen. Wäre dem Verfasser in einem ihm vorliegenden Prosawerk seine Marschroute gegeben gewesen, das er einfach ins Metrische zu übertragen hatte, dann wäre es unverständlich, warum er immer auf der Lauer nach kanonischen Versstücken lag, die in seinem Zusammenhang öfter bestenfalls nichtssagend waren, öfter aber auch störend wirkten, da sie, wie ich an Beispielen gezeigt habe, über ihre eigenen Grenzen hinaus Zwang auf den Gedanken, auf die Diktion und auf die Wahl des Metrums ausübten. Das wären Störungen lästigster Art für jemand, der an einen vorliegenden vollständig ausgearbeiteten Stoff gebunden ist. Wer viel zu sagen hat, der läßt nicht die sprachliche Form und nichtssagende Floskeln den Stoff und die Gedanken meistern und in den Hintergrund drängen; und umgekehrt, wenn einer in abgebrauchten erborgten Phrasen schwelgt, wissen wir, daß er Sachliches wenig zu sagen hat. Wie es mir scheint, existiert vorläufig kein Grund, die Berechtigung der eigenen Worte des Dīp.-Verfassers zu bezweifeln, wenn er 1, 5, b sein Werk bezeichnet als apubbam anaññam, ohne Vorgänger und ohne Seinesgleichen'.

## Kap. III. Wiederholt vorkommende Strophen und Strophenteile im Dīpavaṃsa.

Wir können aber von solchen Erwägungen absehen und fortfahren, den Beweis mathematisch zu führen. Stellen wir ganz rechnerisch die Ausdehnung des Stoffes fest, den der Verfasser aus dem Prosawerk herübergenommen haben könnte! Außer den entlehnten Gāthā-Teilen, bezw. den ganzen an diese Teile ankristallisierten Gathas, haben wir ferner die hervorragend häufigen wörtlichen Wiederholungen von Strophen und Strophenteilen im Dip. zu subtrahieren, denn diese sind ganz offenbar subjektives Eigentum des Strophenverfassers, nur in einem metrischen Werke begreiflich und auf jeden Fall von der Masse des angeblich erborgten Stoffes abzuziehen, da sie als Wiederholungen ja kein neues Stoffelement enthalten. Es ist gewiß auch kein Zufall, daß gerade die entlehnten Pādas so oft wiederholt sind. Die Angaben darüber s. in Kap. 1. Offenbar klammerte sich der Dīp.-Verfasser geradezu an die ihm geläufigen metrischen Stücke aus dem Kanon. Unten gebe ich eine Liste von Wiederholungen im Dip. Ich bemerke dazu, daß ich nicht etwa die kanonischen Stücke doppelt gebucht habe, einmal unter den mehr als 300 abzuziehenden Stücken, von denen ich in Kap. II gesprochen habe, und dann wieder in der Liste der abzuziehenden Wiederholungen. Vielmehr habe ich in Kap. m immer nur die Wiederholungen, nicht aber das erste Vorkommen eines Stückes gezählt, auch bei den dem Dip. eigentümlichen Stücken. Ich habe 687 Wiederholungen von Pādas festgestellt. Da ich indessen keine systematische Vergleichung aller Pādas des Dīp. vorgenommen, sondern nur die Wiederholungen notiert habe, die mir während dieser Untersuchung aufgefallen sind, so ist die wirkliche Zahl sicherlich nicht unerheblich höher. Behalten wir aber der Sicherheit wegen die festgestellte Zahl als Mindestzahl für die Abschätzung bei. Hinzuzufügen ist aber auch hier wieder, daß wir nicht nur einfach zahlenmäßig festzustellen, sondern auch logisch zu beurteilen haben. Es gilt auch hier wieder

über Bedeutung und Umfang der Zahlen hinaus: Wer in solcher Weise sich fort und fort wiederholt und Worte verschwendet, hat sachlich nicht viel zu sagen.

D. 1, 12, d = v, 70, d etc., s. dort.
1, 28, b = xII, 52, d.
1, 31, d = xIII, 13, d; xIV, 12, d;
xV, 42, b etc., s. dort.
11, 2, b = II, 39, d u. vgl. IX, 42, b.
11, 15, a = 51, a.
11, 19, d vgl. II, 41, d etc., s. dort.
11, 26, a + b = xVII, 57, c + d.
11, 33, b = xV, 4, d u. vgl. IX, 41, b.
11, 41, d = IV, 10, d.
11, 49, c = II, 57, c u. vgl. 60, c.
11, 52, b = II, 59, b.
11, 59, a = VII, 46, a; XIX, 22, c;

xxii, 22, a. ii, 66, b = xvii, 30, b; 36, d; 50, b; 66, b; 70, b.

n, 68, b = xv, 54, b.

n, 69, n = n, 69, n.

m, 14, c == 15, e; 16, e; 17, e; 18, e; 20, e; 21, e; 25, e; 27, e; 28, e u. vgl. 29, e etc., s. dort.

III, 15, a == 16, a; 17, a; 18, a; 19, a; 20, a; 21, a; 22, a: 23, a; 24, a; 25, a; 26, a; 27, a; 28, a; 29, a; 30, a; 31, a; 32, a; 33, a; 34, a; 36, a; 39, a; 44, a.

и, 15, c = 16, c; 18, c; 19, c; 20, c; 21, c; 22, c; 23, c; 24, c; 25, c; 26, c; 27, c;

28, c; 29, c; 30, c; 31, c; 32, c; 33, c; u. vgl. 35, b etc., s. dort.

m, 16, f = 38, b.

III, 17, c = 35, a; 38, a; IV, 35, a; VI, 92, a; 95, a; 96, a; VII, 7, c; 10, c; xx, 3, a u. vgl. xv, 42, a etc., s. dort.

ш, 29, e == 30, e; 31, e; 32, e; 33, e; 35, c; 38, с u. vgl. ш, 14, с etc.

III, 35, b == 38, b; 43, b u. vgl.
III, 15, c etc.

ш, 39, d = 44, d.

III, 60, d vgl. iv, 48, b etc. und III, 61, a; v, 89, a.

ш, 61, b vgl. xv, 66, b.

1v, 3-7 = v, 7-11.

iv, 9, d = xii, 13, d; xvii, 31, b;
xviii, 8, b; 25, b u. vgl. vii,
39, b etc.

IV, 9, f vgl. v, 12, d etc.

ıv, 10, b vgl. v, 67, d.

IV, 13 = V, 14 (zwar nicht ganz genau gleich, für unsere Zwecke aber genügend übereinstimmend. 6 Pādas).

iv, 14, d == 15, d; 35, b; vi,
91, b.

1v, 27 + 28 = v, 76 + 77.

1v, 36 + 42 = v, 83, c-f + 84.

1v, 37, d = v, 103.

iv, 38 = v, 97; d außerdem = vn, 45, b etc., s. dort.

v, 40, b = v, 5, b.

iv, 41 (6 Pādas) = v, 78 + 79, a + b.

IV, 42, d = VII, 42, c; 43, f. (vgl. auch zu IV, 36).

v, 44, c = v, 80, a.

IV, 48, b == VI, 1, c etc., s. dort.

1v, 49, c+d = v, 22, a+b.

1v, 50, d = v, 24, d.

ıv, 51, a; vgl. v, 22, c.

v, 1, e ähnlich 20, e und vII, 50, e.

v, 1, d = v, 20, d; vn, 50, d.

v, 2, a = v, 21, a; vii, 51, a.

v, 2, b analog vn, 51, b.

v, 2, c == vn, 51, c u. vgl. v, 21, c.

 $v, 2, d = v\pi, 51, d.$ 

v, 3 großenteils = v, 28 und vn, 58.

v, 12, d = 74, d (u. vgl. iv, 9, f).

v, 13, a + b + c = 34, a + b + c.

v, 20, b = vi, 57, d; vii, 50, b; vii, 56, d (und v, 20, a verwandt mit vii, 50, a).

v, 28, d == 31, b.

v, 38 = 44 etc., s. dort.

v, 40, d = 41, d; 45, d; 47, d.

v, 41, b = 47, b (und a ähnlich).

v, 43 + 44 = 49, c—f + 50 (44 und 50 auch schon = v, 38). v, 56, a = 61, a. v, 56, d = 61, d.

v, 66, d == xvi, 40, b.

v, 69 = 81 (6 Pādas).

v, 70 = 87.

v, 71, a = 86, a.

v, 90, c == 92, c etc., siehe das Nächste.

v, 90-94 = 103-107.

v, 91, c (außer = v, 104, c) auch = v, 106, c.

v, 102, c = vii, 41, c.

vi, 1—2, c fast ganz = xvii, 78 —79, c.

vi, 3, e + f = 4, e + f; 5, e + f; 6, c + d; 7, c + d; 10, c + d.

vi, 3, e etc. auch = 9, c; und f, bezw. d, ähnlich 9, d.

vi, 4, b = 5, b.

 $v_i$ , 15, e + f fast ganz =  $v_{ii}$ , 14, a + b.

vi, 18, d == vii, 45, d; xv, 7, b etc. (s. xv, 7).

 $v_{i}$ , 19, e + f;  $xv_{ii}$ , 77, e + f.

 $v_1$ , 34, c = 40, c.

 $v_{I}$ ,  $57 = x_{II}$ , 56.

 $v_{1}$ , 62, c = 63, c.

vi, 65, b vgl. vii, 5, a.

 $v_{1}$ , 78,  $d = x_{11}$ , 38, b;  $x_{2}$ , 9, b.

 $v_1$ , 87, b = 88, b; 92, d.

 $v_{I}$ , 93,  $c = x_{II}$ , 24, a etc., s. dort.

vi, 95, c; vgl. vii, 11, b.

 $v_1$ , 95, d = xx, 3, b.

 $v_{II}$ , 11, c = 46, c.

vи, 14, с vgl. хп, 60, с.

 $v_{II}$ , 39,  $b = x_{II}$ , 13, b (und  $v_{gl}$ ). IV, 9, d etc.). VII, 40, b vgl. 56, d.  $v_{II}$ , 42, c = 43, f.  $v_{II}$ , 43 a + b vgl. xvIII, 13, c + d etc., s. dort.  $v_{II}$ , 45, b = ix, 38, d (und 42, d, s. dort); x, 5, d; xvII, 92, f; 93, d; xviii, 45, b; 46, b; 54 d; xix, 16, d; 17, d; xx, 7, b; 8, f; 35, f; xxi, 30, d; 33, f; 37, d; 38, d; 45, f; xxII, 36, d; 53, d.  $v_{II}$ , 48, c = 50, c.  $v_{III}$ , 3,  $b = x_{II}$ , 18, d;  $v_{gl}$ . auch xvII, 54, b.  $v_{III}$ , 4, d = 5, d; 12, d; 13, d.  $v_{III}$ , 5, b = xv, 43, b. vm, 11, d = xv, 46, b. ıx, 20 sehr ähnlich xvII, 5. 1x, 25, a = x11, 22, a.1x, 36, f = xv, 39, d. 1x, 38, c + d = 42, c + d. 1x, 41, c + d = xv, 70, c + d. x, 1, d = xi, 38, b; xii, 51, d;xviii, 12, d; xix, 7, d und vgl. xi, 40, d; xii, 43, d; xvii, 30, d; 88, d.  $x_1$ ,  $6 + 7 = xv_1$ , 75 + 76. xi, 33, c vgl. xii, 2, b, etc., s. dort.  $x_1, 34, b = x_{11}, 3, c, etc., s. dort.$  $x_1, 34, c = x_{11}, 4, a, etc., s. dort.$  $x_{II}$ ,  $1-4 = x_{VII}$ , 83-86.  $x_{11}$ , 12 + 13, a = 38 + 39, a.

xn, 12, a auch = xv, 71, a.

xII, 13, a auch = xII, 26, a. XII, 17 nahe verwandt mit xXI, 7. XII, 23, c+d+24 fast ganz = 34. XII, 29, d = XIII, 29, b. XII, 35, d vgl. xv, 68, b. XII, 36, b+c+d+37 = 40+41, a+b. XII, 44, a+b vgl. xv, 1, a+b. XII, 54, d vgl. xII, 58, c. XII, 59, b vgl. xVI, 11, b. XII, 77, b = XIII, 41, b; XIII, 60, b;

xII, 78, d = xIV, 9, d etc., s. dort. XIII, 13, a + b = XIV, 12, a + b (auch d = d, s. zu I, 31, d). XIII, 28, c = XIII, 38, a; 49, a und vgl. 51, a.

xiv, 70, d.

 $x_{III}$ , 28,  $d = x_{VII}$ , 81, b.  $x_{III}$ , 29,  $a = x_{III}$ , 48, c;  $x_{VII}$ , 58, c; 62, a.

xIII, 32, c vgl. xvi, 32, d; xiv, 34, c; xvii, 50, c; xv, 21, c etc., s. dort. xiii, 35, a == 39, c; 43, e; 47, c;

xiii, 35, a = 39, c; 43, e; 47, c; 52, c; 56, e; 61, c; xiv, 2, c und vgl. xvii, 57, a.

xIII, 35, b = 37, b; xv, 27, d; und vgl. II, 26, b etc.

xIII, 39, z. gr. T. = 43; 47 etc.,
s. dort. (c aber schon zu
xIII, 35, a notiert).

xiii, 39, d == 40 d; 41, d und vgl. 43, d etc.; 47, d etc., 52, d etc.; 56, f etc., 61, d etc., xiv, 2, d etc. xIII, 40, a = 48, a; 57, a und vgl. 53, a; 62, a; xiv, 3, a.

xiii, 40, b = 53, b; 62, b; xiv, 3, b; 7, b; xvii, 39, b; 42, b; 58, b.

xIII, 40, c == 53 c; xIV, 3, c; 7, c; vgl. auch xVII, 59, c.

xIII, 43, b == 47, b; 61, b u. vgl. 52, b; 56, b.

xm, 43, d = 44, b.

xIII, 44, a == 49, c; xIV, 4, a und vgl. xIII, 54, a etc.

 $x_{III}$ , 46, c = 51, c; 60, c.

xm, 46, d vgl. 51, d; 60, d.

xIII, 47, a = 52, a; 56, a; 61, a.

 $x_{III}$ , 47, d = 49, d.

xm, 48, b = 57, b.

 $x_{III}$ , 51, b = xv, 11, b, und vgl.

a zu a.

xm, 52, d = 54, b.

xIII, 53, d vgl. xIII, 62, c und xIV, 3, d.

 $x_{111}$ , 55, d = 64, d.

 $x_{III}$ , 56, f = 58, d.

xm, 61, d = 63, b.

 $x_{111}$ , 63,  $c = x_{11}$ , 4, d.

xiv, 2, d = 4, b.

xiv, 8 bis 11, a = 14 bis 17, a; 41-44, a.

xiv, 8, c bis 10 auch = 51-53, b.

xrv, 17, b bis 18, b = 44, b bis 45, b.

xrv, 19, c = 54, c.

xiv, 38, d == 48, b; 50, b; 54; b; 72, b; 74, d.

xiv, 50, c = xv, 9, a.

xiv, 67, c = 73, c.

xv, 1, b = xvII, 34, b.

xv, 6, c = 9, c.

xv, 7 = 10, c bis f; b+c auch = 14, b+c.

xv, 8, d vgl. xvIII, 4, b.

xv, 10, a + b = 13, c + d.

xv, 11, d = 15, d.

xv, 21, c = 27, c.

xv, 34, a = 44, a; 54, a.

xv, 34, c == 37, a; xvII, 30, a; 31, a; 46, c.

xv, 36, b+c+d=46, b+c+d; c+d auch = 57, c+d.

xv, 37, c = 47, c; und d vgl. d.

xv, 41, c == 52, c; 63, a.

xv, 41, d = 63, b.

xv, 42, a + b = 52, a + b; 63, c + d.

xv, 44, c+d=47, a+b; d auch= 54, d.

xv, 52, d vgl. 59, d.

xv, 55, a = 56, a.

xv, 55, d == 57, b.

xv, 59, c = 64, c.

xv, 72, b = xvii, 71, b.

xv, 74, a + b + c = 75, c + d + 76, a.

xv, 79, c + d fast ganz = xvIII, 18, a + b und = xvIII, 22, c + d: 42, c + d.

xv, 80, a = xxi, 2, a.

xv, 91, b = 95, d.

xvi, 9, e = 11, a; 12, a; 14, c; 15, c; 21, c; 25, a. xvi, 10, d = xvii, 61, b. xvi, 14, c + d + 15 = 25 (14, c = 25, a aber schon notiert zu xvi, 9, e). xvi, 16, c = 18, c. xvi, 17, e + d fast ganz = 23, c + d. xvi, 18, d = 21, d. xvi, 23, b = 26, b; 28, b.xvi, 24, d = 26, d. xvi, 26, a + b = 28, a + b.xvi, 27, c = xvii, 64, b.xvi, 38, c + d = 39, c + d. xvn, 9, a = 16, a; 52, a.xvII, 16, f = 18, b.xvII, 17, c = 19, a; 20, c.xvii, 42, b = 58, b.xvII, 61, f = 64, d.xvII, 63, b = 65, b; 68, b.xvii, 94, b = 96, d.xvII, 97, d vgl. 98, d. xvII, 102, b = 105, b; 109, b.xvm, 1+2, a+b fast ganz = 44. xvIII, 10, d == 14, d; 15, d; 35, b. xvm, 13, a + b = 23, e + f; 26,c + d; 33, a + b; 37, c + d;

vgl. auch 19, a + b.

' xviii, 13, c + d = 19, c + d; 33, c+d (und vgl, vii, 43, a+b). xviii, 16, c = 17, c; 22, a; 25, a; 35, e. xvm, 17, b = 20, b; 28, d; 31, b;35, d; 38, d; 41, b. xvIII, 18, c+f=23, a+d; f, bezw.d, auch = 32, d etc., s. dort. xvIII, 28, a = 35, c.xvm, 32, d = 37, b (und schon = xvIII, 18, f etc., s. dort). xvIII, 47, d; vgl. 49, d.  $x_{1x}$ , 23,  $c + d = x_{x}$ , 7, e + f. xx, 15, b =  $xx\pi$ , 27, c. xx, 26, c + d = xx, 27, c + d;d auch = 29, d; 30, d; xxi,48, d; xxII, 38, d. xxi, 14, b = 15, b.xxi, 22, b = 26, d; xxii, 48, b; 49, b; 62, b (und vgl. xII, 35, b). xxi, 26, b = 33, d. xxi, 29, b = 35, d.xxi, 45, e = 46, c.xxn, 21, c = 23, c; und d vgl. d. xxII, 35, b; vgl. xxI, 22, b etc., s. dort.

(Schluß folgt.)

 $xx_{II}$ , 54, d = 55, d.

 $xx_{11}$ , 63, b = 65, b.

## Zur Geschichte des armenischen Rechtes.

Von

## Dr. V. Aptowitzer.

Im armenischen Rechte, wie es uns in den beiden von J. Karst herausgegebenen Rechtsbüchern vorliegt, nehmen wir eine äußerst merkwürdige Erscheinung wahr: die Rezeption des mosaischen Rechtes. Es handelt sich hier nicht um Einflüsse und einzelne Rechtsbestimmungen, sondern um eine direkte Herübernahme eines großen Teiles der Gesetze in Exodus, Leviticus, Numeri und Deuteronomium.

Was diese Erscheinung noch merkwürdiger macht, ist die Tatsache, daß ein sehr großer Teil der mosaischen Rezeptionsmaterie im Rechtsbuch des Mechitar Gosch nicht in seiner ursprünglichen biblischen, sondern in der durch die talmudische Tradition und Interpretation bedingten modifizierten Form auftritt.<sup>1</sup>

Eine Erklärung dieser Erscheinung, die Frage nach den Ursachen, welche die mosaische Rezeption im armenischen Rechte veranlaßt haben, nach der Art und Weise, wie, und der Zeit, in welcher sie geschehen ist, ist also bedeutsam genug, um eine eingehende Untersuchung zu rechtfertigen. Die Juristen aber, welche die wichtige Stellung und die weittragende Bedeutung des mosaischen Rezeptionsrechtes im Rechte der Armenier nachdrücklich hervorheben, sind auf diese Fragen gar nicht eingegangen. Erst nachdem D. H. Müller sich näher mit diesem Thema beschäftigt und das Warum, Wie und Wann der mosaisch-talmudischen Rezeption zu erklären ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. D. H. MÜLLER, Semilica II.
Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXI. Bd.

sucht, hat auch Karst in seinem vor kurzem erschienenen 'Grundriß der Geschichte des armenischen Rechtes' diese Frage kurz und nur nebenbei berührt, wobei Müllers Erklärungsversuch nur gestreift wird.

Unterzieht man aber die "Vermutung" Müllers und die geschichtliche Darstellung Karsts einer genaueren Prüfung, so zeigt es sich, daß die erstere gut begründet ist und zur Erklärung der aufgeworfenen Frage in der Hauptsache vollkommen ausreicht, was bei der letzteren keineswegs der Fall ist. Das soll im folgenden nachgewiesen werden.

Im ersten Hefte des Sonderabdruckes, S. 16 f. schreibt Karst:

, Neben der Rezeption des romäischen läuft schon frühzeitig die des mosaischen Rechtes einher. Dieses zum Teile durch syrisch-kanonische, zum Teile durch talmudische, vielleicht auch islamitische Quellen vermittelt, scheint zunächst für das östliche, persisch-armenische Land eine vorwiegende Bedeutung erlangt zu haben, indem es für dieses Gebiet, von dem die romäische Rezeption während der Marzpanperiode grundsätzlich ausgeschlossen war, der griechenfeindlichen Perserpolitik als Gegengewicht zu jener gelten mochte. Daß das spätere Datastanagirkh, worin mosaisches Recht mit solch nachhaltiger Wucht und in der Rechtsgeschichte fast einzig dastehender Bedeutung zur Geltung kommt, gerade auf ostarmenischem Gebiete erwachsen ist, ist gewiß nicht zufällig. Im westlichen Lande tritt mosaisches Recht weniger nachhaltig und erst später hervor: wie die Rechtskodices zeigen, ward es hier in kompendienhafter Fassung übernommen, indem die bekannten, als Anhänge der byzantinischen Ecloga und sonstiger byzantinischer Rechtsbücher überlieferten Auszüge aus Exodus und Deuteronom zugleich mit der Rezeption jener romäischen Rechtsquellen ins Armenische übergingen.

Was zunächst die Zeit der Rezeption betrifft, so vermißt man in dieser Darstellung eine Begründung des zweifachen Ansatzes. Welche Anzeichen sprechen dafür, daß in Westarmenien mosaisches Recht nicht schon früher, vor der Übernahme in kompendienhafte Fassung, gewohnheitsrechtlich rezipiert war? Es ist vielmehr unwahrscheinlich, daß die Pentateuchexzerpte bloß aus dem Grunde rezipiert worden wären, weil sie den byzantinischen Rechtsbüchern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Semitica 11, S. 36-42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zeitschrift für veryl. Rechtswissenschaft xix, xx. Sonderabdruck 2 Hefte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. 267, Note 1.

angehängt waren. Unwahrscheinlich ist es ferner, daß das nationalarmenische Kanonrecht, das seinem Grundstocke nach auf mosaischen Satzungen aufgebaut war, 1 nicht auch in Westarmenien Geltung hatte.

Daß die persische Politik keine ausreichende Erklärung ist dafür, daß in Ostarmenien mosaisches Recht eine "vorwiegende Bedeutung" erlangen und im Mechitarschen Rechtsbuche "mit solch nachhaltiger Wucht und in der Rechtsgeschichte fast einzig dastehender Bedeutung" kommen konnte, scheint Karst selbst empfunden zu haben, daher seine vorsichtige Ausdrucksweise.

Für Ostarmenien nimmt Karst die gewohnheitsrechtliche Rezeption an und läßt mosaisches Recht 'durch syrisch-kanonische, talmudische und vielleicht auch islamitische Quellen vermittelt' worden sein. Von einer kompendienhaften Rezeption, wie die in Westarmenien, ist hier nicht die Rede. Karst setzt also das Vorhandensein mosaischer Rechtskompendien in Ostarmenien nicht voraus. Auch die talmudischen Quellen werden bald ausgeschieden, da sie nicht direkt benutzt, sondern erst auf dem Wege der Vermittlung durch die islamitische Rechtswissenschaft übermittelt worden zu sein scheinen.²

Diese Vermittlungs- und Übermittlungstheorie ist durchaus verfehlt.

Schon im allgemeinen, ohne auch das Mechitarsche Rechtsbuch zu kennen, muß man sagen, daß das mosaische Recht nie zu dieser wichtigen Stellung im Kodexrecht hätte gelangen können, wenn es bloß durch Sekundär- und Tertiärquellen vermittelt worden wäre. Wenn die wichtige Stellung des romäischen Rechtes im armenischen Kodexrechte nach Karst ein Beweis dafür ist, daß schon frühzeitig byzantinische Rechtsbücher rezipiert wurden,<sup>3</sup> so muß die ,fast einzig dastehende Bedeutung' des mosaischen Rechtes im armenischen Kodexrechte mindestens ebenso notwendig die frühzeitig erfolgte Rezeption mosaischer Rechtskompendien voraussetzen.

Daß diese Voraussetzung richtig und notwendig ist, folgt aber ganz besonders aus dem Inhalt des Mechitarschen Rechtsbuches.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grundriß 1, S. 12. <sup>2</sup> Ibid. S. 17, Anm. 14. <sup>3</sup> Grundriß 1, S. 16.

Hier finden wir mosaisches und kanonisches Recht nebeneinander, und zwar mit folgender Quellenentsprechung:

> Dat. I, 22— 34 kanonisches Recht. mosaisches Recht. Dat. I, 35— 43 Dat. I. 44-107 kanonisches Recht. Dat. II, 4-19 kanonisches Recht. Dat. II, 20-34 mosaisches Recht. Dat. II, 35— 38 unbekannte Quelle. Dat. II, 39— 53 mosaisches Recht. Dat. II, 54— 61 unbekannte Quelle. mosaisches Recht. Dat. II, 62— 88 kanonisches Recht.<sup>1</sup> Dat. II, 89—117

Es zeigt also schon diese Zusammenstellung, daß das in Dat. in 66 Kapiteln enthaltene mosaische Recht aus einer anderen als kanonischen Quelle geflossen ist. Daß diese Quelle nicht die islamitische Rechtswissenschaft sein kann, ergibt sich aus der wörtlich getreuen Übereinstimmung mit dem biblischen Wortlaute. Daß aber Gosch die mosaischen Satzungen nicht erst aus Sekundärquellen geschöpft und zusammengestellt hat, geht daraus zur Evidenz hervor, daß die Reihenfolge der einzelnen Gesetze in Dat. genau dieselbe ist wie im Pentateuch. In dieser Ordnung und Reihenfolge kann das in Dat. enthaltene mosaische Recht nur einer ebenso geordneten Vorlage entnommen sein.

Daß nun Gosch eine ältere Vorlage benützt hat, steht außer Zweifel. Daß aber diese Vorlage nicht der Pentateuch selbst sein kann, ergibt sich aus folgenden Momenten:

¹ Vgl. die ausführlichen Tabellen bei Karst, Grundriß 1, S. 85 ff. Mosaisches Recht und talmudische Deutungen enthält auch das "Königsgesetz" in Dat. 11, 1—3. Die "unbekannten Quellen" enthalten zum Teile talmudisches Recht, vgl. zu Dat. 11, 35—38 D. H. Müller, Semitica 11, S. 10. Mosaisch-talmudischer Einfluß macht sich auch in dem eigentlichen Kirchenrecht, Dat. 1—4, geltend. Die Nachweise in meiner demnächst erscheinenden Abhandlung "Beiträge zur mosaischen Rezeption im armenischen Rechte", in den Sitzungsberichten der kais. Akademie.

- a) Bei der völligen Planlosigkeit, die in dem Mechitarschen Rechtsbuche herrscht, wo jede sachliche Systematik und innere Zusammengehörigkeit der Rechtsmaterie fehlt und als einziger 'Anordnungsgrund die Reihenfolge der einzelnen Artikel innerhalb der jeweiligen Quellen gilt',¹ hätte man erwarten müssen, den mosaischen Rechtsstoff in Dat. in einer einzigen zusammenhängenden Masse, ohne jede Unterbrechung vorzufinden. Aus der tabellarischen Quellenentsprechung ersieht man aber, daß die mosaische Rechtsmasse in zwei ungleiche Teile zerfällt, der kleinere in Dat. 1., der größere in Dat. 11. und selbst hier der Zusammenhang durch Einschaltung kanonischer und anderer Quellen unterbrochen ist. Hätte Gosch den Pentateuch direkt benützt, was konnte ihn zu dieser Teilung veranlaßt haben?
- b) Bei der Annahme einer direkten Benützung des Pentateuchs seitens Mechitars versteht man nicht, wie es kommt. daß ein Teil der mosaischen Satzungen in Dat. nicht in ihrer ursprünglichen biblischen, sondern in der durch die rabbinische Tradition und Interpretation modifizierten Fassung auftritt. Woher stammen überhaupt die talmudischen Elemente in Dat.? Die Vermittlung durch islamitische Quellen ist ausgeschlossen, aus dem einfachen Grunde, weil in diesen Quellen selbst talmudisches Recht nicht vorkommt, was jeder Kenner des Islams und der islamitischen Quellen bestätigen kann. Daß der Verfasser des altarmenischen Kodex talmudische Quellen direkt benützt hätte, dürfte ebenfalls als ausgeschlossen gelten. Woher nun das Talmudische in Dat.?
- c) In den jüngeren Redaktionen von Dat. und in dem mittelarmenischen auf Dat. aufgebauten Rechtsbuche des Sempad kommen talmudische Deutungen und Rechtsbestimmungen vor, die in Dat. keine Entsprechung haben.<sup>2</sup> Woher haben die Bearbeiter des Mechitarschen Kodex und Sempad ihre talmudischen Kenntnisse?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Karsts Einleitung zum Sempadschen Kodex S. xxi und Grundriß 1, S. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Nachweise in meiner oben S. 254, Anm. 1 genannten Abhandlung. Vgl. auch weiter unten S. 264 ff.

d) In Dat. п, 48 ist folgendes zu lesen:

,Rechtssatzung betreffend die Brandleger. — Wenn freiwilligerweise Feuer an ein Haus gelegt wird und der Brandleger wird handhaft gemacht, so ist zu unterscheiden:

1. Wenn Menschen durch das Feuer umkommen, so erleide er peinliche Strafe an der Hand, obgleich er des Todes schuldig ist nach dem Gesetze, um ihm dadurch den Weg zu etwaiger Buße offen zu lassen.

Das mosaische Recht kennt weder Brandstiftung an Wohnungen, noch durch Brandlegung verursachte Tötung. Letzterer Fall kommt aber im talmudischen Recht vor, wenn auch nicht ganz im Sinne Mechitars, und dort ist in der Tat auf dieses Delikt die Todesstrafe gesetzt. Gosch kennt aber diese Rechtsbestimmung als eine mosaische, denn das versteht er ja immer unter Gesetz.

Er hält also diese Satzung oder überhaupt das talmudische Recht irrtümlicherweise für mosaisch. Hätte nun Gosch sein mosaisches Recht direkt aus dem Pentateuch geschöpft, wie konnte er zu diesem Irrtum gelangen?

Für diese Fragen gibt es nur eine ausreichende Lösung: Ebenso wie in Westarmenien hat es auch in Ostarmenien Pentateuchauszüge gegeben. Diese Auszüge waren von verschiedener Größe und enthielten nicht alle dieselben Rechtspartien. In diesen Exzerpten waren zu einzelnen Satzungen die talmudischen Deutungen und auch manche selbständige talmudische Rechtsbestimmungen enthalten. Diese Exzerpte waren die Vorlage Mechitars für das in seinem Rechtsbuche enthaltene mosaische Recht. Daher nun die Teilung und Verteilung des mosaischen Rechtsstoffes, daher die talmudischen Elemente in Dat. Daher konnte und mußte Mechitar talmudische Satzungen für mosaische halten. Die Bearbeiter des Dat. und Sempad haben diese mosaischen Rechtskompendien zu Rate gezogen und ihnen manches Talmudische entnommen.

Ob das, was wir bezüglich der in Ostarmenien heimischen mosaischen Kompendien erkannt haben, auch bei den in Westarmenien rezipierten, noch heute vorhandenen Pentateuchexzerpten zutrifft, müßte von Kennern des Armenischen untersucht werden. Karst selbst bemerkt über die Beschaffenheit dieser Exzerpte nichts und hat leider auch das im Sempadschen Kodex als Anhang enthaltene Exzerpt unübersetzt gelassen. Eines ist sicher: daß diese Exzerpte nach Größe und Inhalt verschieden sind. Karst spricht in seiner Darstellung von Auszügen aus Exodus und Deuteronomium; der Anhang im Sempadschen Kodex ist ein Exzerpt aus Exodus und Leviticus und die Schrift "Mosaisches Gesetz" in Kodex 1223 der Ven. Mechitaristenbibliothek, die nicht weniger als 114 Seiten stark ist, ist gewiß ein Auszug aus allen vier gesetzlichen Büchern des Pentateuchs.

Durch die Resultate unserer Ausführung wird nun bestätigt,<sup>3</sup> was D. H. MÜLLER über "Mechitar Gosch und die mosaische Rezeption" sagt:

"Unter seinen Quellen führt er wohl auch das mosaische Recht an, er sagt aber nicht, daß ein geordnetes Exzerpt aus demselben existiert hätte. Nach seiner Darstellung müßte man annehmen, daß er selbst diese Zusammenstellung gemacht hat, dies ist aber ganz unmöglich. Eine solche Gruppierung der pentateuchischen Vorschriften ist nicht das Werk eines Einzelnen in so später Zeit, sie setzt eine lange Periode exegetischer und juristischer Arbeit voraus."

Auch ist nicht anzunehmen, daß die talmudischen und rabbinischen Deutungen, die wie ein fortlaufender Kommentar die Auszüge begleiten, von Gosch gemacht worden sind; sie sind alt und können nur aus einer langen Schultradition hervorgegangen sein. Wir dürfen Mechitar Gosch ohneweiters glauben, daß er keine größere Kodifikation benützt hat; in seiner Einleitung stellt er ausdrücklich die Existenz einer solchen bis auf seine Zeit in Abrede. Aber wie er für die übrigen Bestandteile seines Werkes kanonische Akten benützt hat, so muß er auch für die Darstellung der mosaischen Rezeption wohlgeordnetes und gesichtetes Material vorgefunden haben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein solches Exzerpt ist Dat. 1, 35-43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Grundriß 1, S. 28, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In I. Q. R. 1907, S. 613 habe ich gegen Müllers Ausführungen geltend gemacht, daß a) "die talmudisch-rabbinischen Elemente im armenischen Rechte auf mündliche Mitteilungen jüdischer Lehrer zurückgeführt werden" können und b) "daß ein talentvoller Schriftsteller aus dem 12. Jahrhundert ein geordnetes Exzerpt aus dem Pentateuch hätte machen können, gehört doch nicht zu den absoluten Unmöglichkeiten." Nach der erneuerten Prüfung der Frage scheinen mir diese Einwände nicht stichhältig.

"Ich möchte sogar die Vermutung aussprechen, daß diese Vorlage schon in zwei Gruppen geteilt war, von denen die eine das öffentliche und Eherecht, die zweite das Privatrecht behandelt hat."

In unserer Ausführung, die von Karsts Unterscheidung zwischen Ost- und Westarmenien ausgegangen ist, mußte die Existenz mosaischer Rechtskompendien in Ostarmenien erst nachgewiesen werden. Für Müller aber, der diese Unterscheidung nicht kennt, ist die glänzendste Bestätigung seiner Voraussetzung und seiner Vermutung die Tatsache, daß Pentateuchexzerpte, und zwar von verschiedener Größe, noch heute existieren und schon zur Zeit Gosch' existiert haben.<sup>1</sup>

MÜLLERS Hypothese über Zeit und Ursache der Rezeption ist oben als gut begründet und zur Erklärung der Tatsache der Rezeption in der Hauptsache ausreichend bezeichnet worden. Um dies klar zu machen, genügt es, bloß den Schlußpassus der betreffenden Ausführung Müllers wörtlich hieherzusetzen. Müller geht von folgender Tatsache aus:

Auf der fünften Synode von Duin im Jahre 645 ist die Erblichkeit der Priesterwürde und der Pfründen ausgesprochen worden. Dann heißt es zum Schlusse des betreffenden Kanons:

"Vorstehende Satzung aus den Zeiten des römischen Königs Heraklius (610) und des persischen Königs Chosrow (um 590) soll auch hier stattfinden. Wie aber vor deren Zeitalter die Praxis gehandhabt wurde, soll hier nicht berührt werden, denn wir wissen nichts mit Bestimmtheit darüber."

Es ist nun sehr auffallend: 1. der Beschluß, daß dieser Kanon rückwirkende Kraft haben soll. 2. Die Nichtkenntnis des vor der Zeit der genannten Herrscher geltenden Brauches, da doch an dieser Synode unzweifelhaft 60- bis 70jährige Bischöfe teilgenommen haben, die als Zeitgenossen davon Kenntnis haben mußten. Dazu sagt nun Müller:

 $<sup>^1</sup>$  Um 1196 hat Nerses Lambronensis, Erzbischof von Tarsos in Cicilien, eine Schrift "Mosaisches Gesetz" aus dem Griechischen übersetzt. S. Karst, *Grund-rif* 1, S. 26.

"Man sieht aus dieser Geheimnistuerei einerseits, wie aus der widerrechtlichen Dekretierung der rückwirkenden Kraft des Kanons andererseits, daß hier ein Gewaltstreich verübt worden war, den man durchsetzen wollte, aber nach Kräften zu verhüllen suchte. . . . .'

"Auf dieser Synode mögen die widerstreitenden Interessen aufeinander geprallt sein, die der Kirche, welche sich von Stammes- und Familienrücksichten freimachen wollte, und die der alten Priestergeschlechter, die aus der heidnischen Zeit sich in das Christentum hinübergerettet hatten. Die Macht der alten Priestergeschlechter war stärker als die der strengen kirchlichen Observanz und blieb Siegerin. Als Verbündete des heidnischen Priestergeschlechtes boten sich jüdische Elemente dar, welche ein Kompromiß zwischen der Kirche und den alten Geschlechtern auf Grundlage der mosaischen Institution des Levitentums zustande gebracht haben."

Durch diese Verbindung bekam die armenische Kirche die Möglichkeit, das mosaische Recht zu rezipieren und ihre Geistlichkeit hatte für die Rezeption auch ein starkes persönliches Interesse. So wurden neben der Erblichkeit der Priesterwürde und der Pfründen auch die Tieropfer beibehalten oder herübergenommen, wobei sich dieselbe Mischung von heidnischen Gebräuchen mit mosaischen Institutionen offenbaren — und auch hier werden ausdrücklich die "doctores Iudaei" erwähnt, welche auf die Ordnung des Opferkultus Einfluß genommen haben. Auch dabei kamen die Priester nicht schlecht weg, denn sie erhielten dieselben Opfergaben, welche für die Priester im Pentateuch vorgeschrieben waren. Auch sonst wußten sie alle Vorschriften, welche die Würde des Priestertums im mosaischen Recht erhielten und schützten, für sieh in Anspruch zu nehmen und für den Patriarchen eine Stellung zu erlangen, die mit der des Königs wetteifern konnte.

Um diese Rechte begründen zu können, waren doctores Iudaei notwendig und sind gewiß auch herangezogen worden und auf diese Weise wurden die mosaischen Gesetze studiert, exzerpiert und interpretiert.

Was gegen diese Ausführung Stichhältiges einzuwenden wäre, weiß ich wenigstens nicht und meine folgende Ausführung ist nicht eigentlich eine Abweichung von der Müllerschen Hypothese, als vielmehr eine Ergänzung derselben. Die Differenz berührt nicht den Kern der Hypothese, die sich bloß auf die offizielle Rezeption durch die Kirche bezieht.

Wie Armenien das Rezeptionsgebiet mosaischen Rechtes werden, wie das mosaische Gesetz im armenischen Recht eine "in der Rechtsgeschichte fast einzig dastehende Bedeutung" erlangen konnte, erklärt sich aus folgenden Tatsachen:

- a) In Armenien gab es kein einheitliches, festausgeprägtes Nationalrecht. 'Die Mannigfaltigkeit der Rechtsgewohnheiten je nach den verschiedenen Landesteilen, der Mangel einer einheitlichen Handhabung der Justiz nach kodifizierten Rechtsnormen mochten, vom Gesichtspunkte benachbarter, auf einer höheren Stufe der Rechtsentwicklung stehender Nationen aus betrachtet, geradezu als Rechtlosigkeit erscheinen, sagt Karst.¹ Armenorum populi ab initio mundi sine lege vixerunt sagt Jakob von Edessa. Dadurch war Armenien geeignet, fremdes Recht zu rezipieren.
- b) Armenien war Jahrhunderte hindurch dem Einflusse mosaischen und mosaisch-talmudischen Rechtes ausgesetzt.

Unter solchen Umständen konnte nicht bloß, sondern mußte auch mosaisches und mosaisch-talmudisches Recht in Armenien rezipiert werden, eine wichtige Stellung und weittragende Bedeutung erlangen.

In den Grenzgebieten Armeniens, Kleinasien, Syrien und Babylonien, zählte die jüdische Bevölkerung nach Tausenden und Millionen.<sup>2</sup> Syrien und Babylonien waren die Heimstätten der talmudischen Gelehrsamkeit. In Nisibis, hart an der armenischen Grenze, bestand eine berühmte, von den Bnê Bethira geleitete Akademie<sup>3</sup> und war eine Zeitlang sogar der Sitz eines Exilsfürsten (Resch-Gelûtha).<sup>4</sup>

Und Armenien selbst war seit undenklichen Zeiten stark von Juden bevölkert. Moses Chorenensis erzählt, daß Tigranes n., der im Jahre 69 v. Chr. Syrien eroberte, eine große Anzahl Juden nach Armenien in Gefangenschaft geführt hat.<sup>5</sup> Als der Perserkönig Sabur n. Armenien eroberte (360—370), zwang er 91.000 jüdische Familien, ihre Wohnsitze in Armenien zu verlassen und sich in Susania und Isphahan anzusiedeln.<sup>6</sup> Nach Moses Chorenensis scheinen Juden schon zur Zeit Nebukadnezars nach Armenien gekommen zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grundriß 1, S. S. <sup>2</sup> Vgl. Schürer, Geschichte <sup>3</sup> 1, S. 1—38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Synhed. 32<sup>b</sup>, Sifre Num. § 117, Kidduschin 10<sup>b</sup>. <sup>4</sup> Threni rabbathi zu 3,7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Ritter, Erdhunde 10, S. 558; Grätz, Geschichte<sup>3</sup> IV, S. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Faustus aus Byzanz bei Langlois, Collection des Histoires Armeniennes 1, S. 274f.

sein.¹ Damit stimmt auch ein agadischer Ausspruch: 'Gott sprach: wenn ich sie (die Exulanten) durch die Wüste wandern lasse, so werden sie Hungers sterben; daher lasse ich sie durch Armenia wandern, wo Städte und Festungen, Speise und Trank vorhanden sind.¹² Mögen nun diese Nachrichten und Zahlen nicht historisch genau sein, so geht doch aus ihnen mit Sicherheit hervor, daß es in Armenien eine zahlreiche jüdische Bevölkerung gegeben.

In Armenien scheint es auch sogar talmudische Lehrhäuser gegeben zu haben, denn der bekannte babylonische Amora R. Nachman (Mitte des 3. Jahrh.) tradiert einmal im Namen eines R. Jakob aus Armenien.<sup>3</sup>

Moses von Chorene berichtet ferner, daß während der Arsazidenherrschaft eine jüdische Familie wichtige Kronämter bekleidete. Auch läßt er die von ihm verherrlichte, vornehme und mächtige armenische Familie der Bagratuni Juden sein. Aus diesen Nachrichten, mögen sie auch romanhaft klingen, ist zu entnehmen, daß die Juden in Armenien angesehen und einflußreich waren. Daraus aber, daß fast alle im Geschlechte der Bagratunier wiederkehrenden Namen dieselben sind, welche in der Familie der Exilsfürsten geläufig waren,<sup>4</sup> ist zu schließen, daß irgendwelche Beziehung zwischen den Bagratuni und den babylonischen Dawididen bestanden hat.

Unter solchen Verhältnissen konnten und mußten mosaisch-talmudische Satzungen und Rechtsbestimmungen schon frühzeitig ins armenische Recht Eingang finden und in der Gerichtspraxis üblich werden. Und nicht nur in der Gerichtspraxis machte sich der mosaischtalmudische Einfluß geltend. Schon zur Zeit des heil. Sahak (En'de des 4. und anfangs des 5. Jahrh.) war der Opferkultus mit den im Pentateuch vorgeschriebenen Opfergaben an die Priester eingebürgert.<sup>5</sup> Und diese Kultusordnung wird ausdrücklich auf doctores Iudaei zurückgeführt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ritter l. c. <sup>2</sup> Threni rabbathi zu 1, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jeruschalmi Gittin vr. 7 (48a, 53).

<sup>4</sup> Vgl. Felix Lazarus in Brülls Jahrbüchern x, S. 22, Anm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Rechtsbuch des Sempad §§ 34, 35.

Der mosaisch-jüdische Einfluß war also schon im 4. Jahrh. vorhanden, und zwar nicht bloß bei der Regelung des Kultus. Wir lesen nämlich in Dat. 11, 9 (Karsts Komm., S. 261):

"Rechtssatzung, betreffend Trunkenbolde und die durch sie verübten Schädigungen. — Was den in der Trunkenheit verübten Schaden betrifft, so hat hierfür nach unserem geistlichen Gesetze um dessentwegen keinerlei Abmilderung stattzufinden."

Dazu bemerkt Karst: "Der Rechtsgedanke ... geht zurück auf Kan. 7 des heil. Sahak ... Daß derselbe dem armenischen Gewohnheitsrechte zu widerlaufend war, welches mutmaßlicherweise in demselben Umfange wie das griechisch-römische das Milderungsmoment der Nichtzurechnungsfähigkeit zuließ, folgt mit Evidenz aus der nachdrücklichen Art, wie in der fraglichen Satzung diesem Rechtssatze erst Geltung verschafft werden muß, was nur daraus erklärlich wird, daß dieses Recht kein geläufiges war."

Die fragliche Satzung des heil. Sahak, die sowohl dem armenischen Gewohnheitsrechte wie auch dem griechisch-römischen Rechte zuwiderläuft, stimmt nun genau mit dem talmudischen Rechte überein<sup>1</sup> und ist auch höchstwahrscheinlich diesem entlehnt.

War aber mosaisch-talmudisches Recht schon im 4. Jahrh. in Armenien einflußreich, so versteht man es leichter, daß auf der v. Synode von Duin im Jahre 645 die offizielle Rezeption des mosaischen Rechtes ausgesprochen werden konnte.

 $Grundri\beta$  11, S. 32 f.: ,Das Recht der Erbfolge gründet sich nach Dat. formal auf das mosaische Erbsystem . . . Hierzu treten

¹ Vgl. meine oben S. 254, Anm. 1 genannte Abhandlung, vgl. ferner Toseftha Therumoth 111, 1: "Ein Betrunkener: sein Kauf ist Kauf, sein Verkauf Verkauf, sein Geschenk Geschenk, sein Gelübde Gelübde, seine Bestimmung für das Heiligtum Bestimmung; begeht er eine Sünde, die durch ein Sühnopfer gesühnt werden muß, so muß er ein Sühnopfer bringen; begeht er eine Sünde, die mit Steinigung gestraft wird, so verfällt er der Strafe der Steinigung. Die Regel der Sache ist: ein Betrunkener ist wie ein Vernünftiger in jeder Beziehung' שיכור מקול ומונה מונידרו נדר והקדישו הקדש, עבר עבירה שהייבין עליה השאת הרי הוא הייב סקילה, כללו של דבר שיבור הדי הוא בשיקה לכל דבריו Vgl. Erubin 65\*.

mehrfache, das streng mosaische System teils modifizierende, teils durchbrechende Zusätze. a) Der Vater hat ein Vorerbrecht vor den Vatersbrüdern, abweichend vom jüdischen Recht, welches den Vater dem Bruder des Erblassers voranstellt.

Es ist verfehlt, in bezug auf die angeführten Bestimmungen von einer Durchbrechung oder auch nur Modifizierung des "streng mosaischen" Systems zu sprechen. Daß im mosaischen Erbfolgesystem widersinnigerweise Verwandte zweiten den Vorzug hätten vor denen ersten Grades, ist undenkbar. Es ist daher unbedingt notwendig und selbstverständlich, daß die mosaische Bestimmung von der Erbfolge der Vatersbrüder, die erst durch den Vater erbberechtigt sind, auf den Fall sich bezieht, wo letzterer nicht mehr am Leben ist. Gosch selbst läßt deutlich die fragliche Bestimmung als eine selbstverständliche Erklärung der mosaischen Satzung erkennen. Dat. II, 62 (Karst, Komm. S. 166):

,Was aber die Bestimmung der Vererbung auf den Vatersbruder anbelangt, so ist klar, daß für den Fall des Vorhandenseins eines Vaters, dieser erbt...

Ähnlich sagt der Talmud: "Das Vorrecht des Vaters vor den Vatersbrüdern bedarf nicht erst des Beweises aus einer Bibelstelle..."

Was aber das Vorerbrecht des Vaters vor dem Bruder des Erblassers betrifft, so ist dies keine mosaische, sondern eine talmudische Satzung. Ihr Fehlen in Dat. kann daher nicht eine Durchbrechung oder Modifizierung des "streng mosaischen" Erbsystems bedeuten.

Grundriß II, S. 66: 'Insofern in Dat. wenigstens theoretisch der Grundsatz der Nichtverzinslichkeit des Darlehens gewahrt bleibt, berührt sich das diesbezügliche Recht mit dem entsprechenden byzantinisch-hellenistischen des 8.—9. Jahrhunderts (Komm., S. 221); romäischer Einfluß kommt übrigens schon in der armenischen Terminologie (arm. Tokos-ikh = griech. τόκος) zum Ausdruck.

 $<sup>^{1}</sup>$ Baba Bathra 109°: אחי אב, קאי מכח מאן קא אתו מכח מאן מה האב מדיכי קרא, אחי האב אחי האב מרח מרח מהו מהי האר הארי אחי האר הארי אחי הארי אחי הארי

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von mir gesperrt.

Da Dat. Ex. 22, 24 wörtlich anführt und dazu bemerkt: 'Das Alte Testament und das Neue lauten hierin übereinstimmend auf Aufhebung des Wuchers und des Zinses', so kann bei diesem Verbote romäischer Einfluß nicht 'übrigens schon', sondern höchstens in der armenischen Terminologie zum Ausdruck kommen. Letzteres aber ist deshalb nicht richtig, weil Tokos-ikh der armenischen Bibel zézez der Septuaginta ist. Übrigens wird auch in den byzantinischen Quellen 'das Verbot auf mosaische Gesetzesbestimmungen zurückgeführt', wie Karst selbst im Komm. angibt.

Grundriß II, S. 69 f., Bei heilbarer Körperverletzung und bloß zeitweiliger Gesundheitsschädigung gilt Ersatzpflicht in doppelter Hinsicht: a) für die Kosten des Heilverfahrens, b) für den Hemmungsschaden, d. h. die aus der Verletzung dem Betroffenen erwachsene Störung in der Berufs- und Erwerbstätigkeit. Dieses Sühnverfahren nach Verhältnis der Heilungskosten und des Zeitverlustes beruht auf jüngerer, aus romäisch-griechischer Beeinflussung hervorgegangener Rechtsentwicklung.

Das Delikt der Körperverletzung ist systematisch dargestellt im Sempadschen Rechtsbuche § 137 (S. 184 f.), wo Abschnitt 2 folgendermaßen lautet:

"Und falls jemand einen Streich erhält bei einer Schlägerei, so zwar, daß der Streich, den er davonträgt, ein schlimmer ist und man beobachtet darnach, daß der Geschlagene draußen umherwandelt, so ist, wenn jener erst nachher stirbt, hiermit der Schläger der Todesschuld vor dem weltlichen Gericht enthoben und ist der kirchlichen Gerichtsbarkeit verfallen, behufs Sühneleistung durch Bußübung. Für die Schläge jedoch darf der weltliche Gerichtshof eine Geldstrafe erheben und ist die Vergütungssumme für Arznei- und Heilkosten entweder den Verwandten (des an der Wunde Gestorbenen) einzuhändigen oder auf seine Seelenruhe zu verwenden."

Das geht augenscheinlich auf Ex. 21, 18—19 zurück, mit der Beziehung von 19<sup>b</sup> auch auf den Fall des nach einiger Zeit erfolgten Todes. Und Karst selbst gibt, Komm., S. 263, als Quelle für diesen Abschnitt Dat. 11, 26 an, wo die Satzung aus Exodus wörtlich an-

geführt und bemerkt wird: "und auch in unserer Übung ist dieselbe vollständig zu wahren". Von romäisch-griechischem Einfluß spricht Karst an dieser Stelle des Kommentars ebensowenig wie in dem Abschnitt "Körperverletzung" der systematischen Darstellung des Strafrechtes, S. 323 f. Es ist daher unbegreiflich, wie die fraglichen Rechtsbestimmungen, deren mosaischer Ursprung sicher bezeugt ist und von Karst selbst konstatiert wurde, aus "romäisch-griechischer Beeinflussung" hervorgegangen sein sollten.

Es ist oben erwähnt worden, daß in den jüngeren Versionen von Dat. und selbst im Rechtsbuche des Sempad talmudische Deutungen und Rechtsbestimmungen vorkommen, die in Dat. fehlen, also nicht aus diesem geschöpft sein können. Dies zeigt besonders deutlich die hier angeführte Stelle aus dem Sempadschen Kodex. Während die genannte Exodusstelle in Dat. wörtlich angeführt und auch im polnischen Kodex inhaltlich getreu wiedergegeben wird, wird sie von Sempad dahin interpretiert, daß a) der Schläger auch dann der Todesschuld enthoben ist, wenn der Geschlagene, nachdem er draußen herumgewandelt, stirbt, und daß b) daher die Heilungs- und Hemmungskosten an die Verwandten zu zahlen sind. Davon ist aber im Bibeltexte keine Spur.

Nun lesen wir in Toseftha Baba Kama ix, 7 wie folgt: "Und auch folgendes hat R. Nehemia gedeutet: "Wenn er aufsteht und wandelt draußen an seinem Stabe, so soll der Schläger straflos sein", wie kann denn jemandem in den Sinn kommen, daß, während dieser in den Straßen umherwandelt, jener seinetwegen getötet werde? Es ist nur gemeint: auch wenn er infolge der ersten (d. h. der empfangenen) Schläge stirbt, ist (der Schlä-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Karsts Komm, S. 265: ,De duobus contendentibus et uno alterum ex eis uulnerante—Contendentibus duobus armis et vno alterum uulnerante, et uulneratus in huiusmodi uulneribus non moreretur et in infirmitate uulnerum iacens et conualescendo ambulaverit cum corulo alias zliaska, diffinitur jurc, quod ille qui uulnerauit tenebitur illi uulnerato damna medicinam et impensas soluere cum totidem penis pecuniarum iudicio.'

ger) straflos'. Und ibid. ix, 6: ,Wenn man ihn (den Geschlagenen) als lebensfähig (d. h., daß die Schläge nicht absolut tötlich sind) geschätzt und er ist dennoch gestorben, so bezahlt (der Schläger) Schadenersatz, Schmerzensgeld, Heilungs- und Hemmungskosten und Beschämungsgeld an seine (des Geschlagenen) Erben.<sup>2</sup>

Da es sich hier nicht um eine selbständige Rechtsbestimmung, sondern um die Deutung einer Bibelstelle handelt, so ist ein zufälliges Zusammentreffen bei so vollkommener Übereinstimmung ausgeschlossen. Sempads Interpretation ist zweifellos der Toseftha entlehnt.

Zu der in Frage stehenden biblischen Satzung hat Dat. die Zusatzbestimmung: "und für den Fall, daß der Betreffende stirbt, den (Blut) Preis'. Damit kann gewöhnlicher Totschlag oder, was eigentlich dasselbe ist, der Fall gemeint sein, wo zwischen den Schlägen und dem Tode keine Gesundung des Geschlagenen stattgefunden hat. Von keinem dieser Fälle ist in der hier in Betracht kommenden Bibelstelle die Rede. Die fragliche Zusatzbestimmung Dats. ist daher nicht, wie Karst im Komm. meint, "eine wesentliche Abänderung der mosaischen Grundsatzung', sondern eine Ergänzung derselben.<sup>3</sup> Es besteht daher auch kein Widerspruch zwischen Dat. und der entsprechenden Bestimmung im Sempadschen Rechtsbuch. Dadurch entfällt der wichtigste Anhaltspunkt dafür, daß der fragliche Zusatz in Dat. Interpolationsglosse ist.

Grundriß II, S. 70: "Es spielt hier in das Bußensystem nachträglich das mosaische Prinzip der Lösung hinein, nach welchem die Leibes- oder Lebensstrafe durch Geld lösbar oder sühnbar wird." Und S. 77: "Grundsätzlich ist alle peinliche Strafe an Leib und Leben lösbar durch Geld; ein offenbar dem mosaischen Rezeptionsrecht entstammendes Prinzip."

ועוד זו דרש ר' נחמיה: אם יקום והתחלך בחוץ על משעגתו ונקה המכח, וכי עלת 1 על לב שיהא זה מהלך בשוק והלה נהרג על ידו, אלא אפילו מת מחמת מכה ראשונה פמורי.

<sup>...</sup> אמדוהו לחיים ומת משלם נוק צער ריפוי שבת ובושת ליורשיו...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Semitica II, S. 7.

Mit Rücksicht auf Num. 35, 31—32, wo das Annehmen von Lösegeld beim Mörder ausdrücklich verboten wird, darf nicht so allgemein von dem mosaischen "Prinzip" der Lösung der Lebensstrafen durch Geld gesprochen werden. Ein einziges Mal kommt im mosaischen Recht neben der Todesstrafe Lösung vor, Exodus 21, 29—30, wo es sich aber um indirekte Tötung durch Tiere handelt. Dieser Ausnahmsfall kann doch nicht als "Prinzip" gelten. Die Rabbinen deuten zwar auch Ex. 21, 23 "Leben für Leben" als Lösung, aber auch nur aus dem Grunde, weil dort nach mosaischtalmudischem Rechte überhaupt die Todesstrafe nicht in Betracht kommen kann, da es sich um unbeabsichtigte Tötung handelt.¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h.: Die Absicht zu töten ist zwar vorhanden, aber es wird nicht die Person getötet, deren Tötung beabsichtigt war. Jedoch ist dieses Prinzip strittig und die Mehrzahl der Rabbinen setzen auf diesen Fall die Todesstrafe. Nach ihnen ist auch "Leben für Leben" wörtlich zu fassen. Rezipiert wurde jedoch die erstere Ansicht. Vgl. Synhed 79<sup>a</sup>-b und D. H. Müller, Die Gesetze Hammurabis, S. 152.

## Anzeigen.

KAISERLICHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN, Kuşejr Amra. I. Textband, mit einer Karte von Arabia Petraea. II. Tafelband. Druck und Verlag der k. k. Hof- und Staatsdruckerei, Wien 1907. — Großquart. x, 238 S., 145 Abbildungen im Texte; 41 Tafeln. — 250 Kronen = 210 Mark.

Die zwei künstlerisch ausgestatteten Bände dieses großartig angelegten Prachtwerkes enthalten die Ergebnisse der drei Forschungsreisen, die Musik in den Jahren 1898, 1900 und 1901 in der östlich von der Pilgerstraße liegenden Wüste unternommen hat.

Auf seiner dritten Reise nach Moab im Jahre 1898 war es Musik gelungen, mit Hilfe des großen Wüstenstammes der Benî Şahr, zu dem er schon früher in ein näheres Freundschaftsverhältnis getreten war, einen Abstecher in jene Wüste zu machen und das mit Wandgemälden geschmückte Schlößehen Kuşejr 'Amra zu entdecken, ein Bauwerk, von dem bisher nur eine dunkle Kunde nach Europa gedrungen war und das zu erreichen schon von seiner ersten Reise an, seitdem er von den Beduinen Näheres darüber erfahren hatte, eines der vornehmsten Ziele seines Strebens bildete. Von dem argwöhnischen Gouverneur der türkischen Festung el-Kerak für einen ägyptischen Spion angesehen, sollte er unter militärischer Eskorte nach Damaskus abgeschoben werden; das gerade zu jener Zeit, Ende Mai 1898, stattfindende Pfingstfest gab ihm einen Vorwand, von seinen Begleitern die Gewährung eines mehrtägigen Aufenthaltes in Mådebå zu erlangen, währenddessen er sich mit den in der Nähe weidenden Benî Şahr in Verhindung setzen und eines Morgens in

aller Frühe unbemerkt in ihr Lager entkommen konnte. Die unter so schwierigen Umständen begonnene Reise führte 80 km weit nach Osten und zu drei Vierteln in das fast gänzlich unbekannte Gebiet der arabischen Wüste hinein, die infolge der häufigen Fehden der Beduinenstämme und der vielen Raubzüge gerade in dieser Gegend besonders gefährlich ist. Unter dem Schutze eines solchen Raubzuges, den die Benî Şahr gegen den großen Stamm der Ruwala zu unternehmen im Begriffe standen, gelangte er in die Nähe des geheimnisvollen Baues und mußte von dem Lager seiner Freunde aus, die jeden Augenblick einen Angriff zu gewärtigen hatten, den gefahrvollen Weg dorthin in Begleitung eines einzigen alten Beduinen machen.

Es gibt wenige Reiseberichte, die eine so spannende Episode aufweisen wie Musiks erster Besuch von Kusejr 'Amra; man muß sie in des Verfassers eigenen lebendigen Worten lesen, um sie vollauf würdigen zu können. Nur kurze Zeit war es ihm vergönnt, das Ziel seiner gefahrvollen Reise zu betrachten und flüchtig zu untersuchen; die drohende Gefahr zwang ihn bald zu einem eiligen Rückzug und der wenige Stunden darauf entbrannte Kampf, der mit dem Siege seiner Freunde endigte, und deren Rückkehr nach Moab machten eine Wiederholung seines Besuches in diesem Jahre zur Unmöglichkeit.

Auf dem Wege nach 'Amra hatte Musik Gelegenheit, verschiedene andere in dieser Gegend liegende Schlösser, das bereits seit dem Anfange der siebziger Jahre bekannte al-Mšatta und die von dem Engländer Sir John Gray Hill im Jahre 1895 entdeckten Kaṣr al-Mwakkar (das ich selbst wenige Wochen vor Musik aufgenommen hatte) und Kaṣr al-Ḥarâni näher untersuchen zu können und vor allem das südlich von 'Amra ebenfalls tief in der Wüste gelegene Kaṣr aṭ-Tūba als erster zu betreten.

Diese beiden glänzenden Funde machten begreiflicherweise großes Aufsehen in seiner österreichischen Heimat und sowohl die Kaiserliche Akademie der Wissenschaften, das k. k. Unterrichtsministerium und die Lackenbachersche Stiftung in Wien, wie auch der

Fürsterzbischof von Olmütz, haben ihm sofort die nötigen Mittel gewährt, um seine so ergebnisreichen Forschungen fortsetzen zu können. Infolge verschiedener Umstände konnte er jedoch erst zwei Jahre später seine vierte Reise antreten, die zwar zunächst 'Amra galt, daneben aber auch durch einen guten Teil von Moab und bis nach Petra hinabführte. Während eines sieben Tage dauernden Aufenthaltes in dem Wüstenschlößehen hatte er die nötige Zeit, das Gebäude vollständig zu vermessen und eine Anzahl Photographien aufzunehmen, aus denen die hohe Bedeutung der Wandgemälde für die Kunstgeschichte zum ersten Male ersichtlich wurde. Auf Grund dieses Materials faßte die Wiener Akademie den Beschluß, Musik wieder nach 'Amra zu schicken und ihm einen sachkundigen Maler beizugeben, der die Gemälde in Farben nachbilden sollte. Ein hochherziger Kunstfreund, Herr Salo Cohn in Wien, hat diesmal den größten Teil der Kosten bestritten. Der als Begleiter Musics ausersehene Künstler, Herr A. L. Mielich aus Wien, der sich bereits durch seine Orientbilder einen Namen gemacht hatte und den Orient aus eigener Anschauung kannte, hat während eines fast zwei Wochen dauernden Aufenthaltes in 'Amra seine Aufgabe glänzend gelöst; die von ihm unter äußerst schwierigen Umständen und bei einer drückenden Hitze ausgeführten und im Tafelbande wiedergegebenen Nachbildungen der Wandgemälde sind eine Hauptzierde des Werkes und gewähren eine hinlängliche Vorstellung von der ursprünglichen Pracht dieses äußerlich so unscheinbaren Wüstenschlößehens. Daß zwar auch eine künstlerisch vollendete Wiedergabe nicht imstande ist, das Original ganz zu ersetzen, zeigen die beiden Tafeln xvi und xxiii. in denen zwei von der Wand abgenommene und nach Wien zurückgebrachte Stücke in Faksimiledruck abgebildet sind. Es wäre deshalb sehr zu wünschen, daß der Versuch noch gemacht würde, sämtliche Gemälde abzunehmen und nach Europa zu bringen; diese einzigartigen Kunstwerke dürfen nicht länger in der Wüste verkümmern! Einen gewissen Ersatz bieten die von Music aufgenommenen Photographien einzelner Bilder, von denen sich mehrere in Band I von Arabia Petraea finden (Fig. 118-123 = Tafel XL, XLI,

xxxiv); sie liefern zwar einen Beweis für die Genauigkeit, mit der Mielich gearbeitet hat, wirken aber doch in ganz anderer Weise. Es ist sehr zu bedauern, daß sie nicht auch in diesem Werke wiedergegeben sind, in dem sie ihren natürlichen Platz gehabt hätten. Wenn aber auch die Arbeit Mielichs der Natur der Sache nach nicht als eine abschließende gelten kann, so müssen wir ihm unendlich dankbar sein, daß er durch seine aufopfernde Tatigkeit die Bilder so weit vor dem Untergang bewahrt hat.

Außer den 25 die Wandgemälde darstellenden Tafeln, wovon 19 in Farben ausgeführt sind, und den zwei Tafeln mit Faksimiles der in Wien befindlichen Stücke, enthält der zweite Band 14 ebenfalls von Mielich entworfene Tafeln mit einer Ansicht des Schlosses (i), einem Situationsplan (ii), einem Grundriß des Schlosses (iii) und verschiedenen Schnitten und Aufrissen (iv—xiv), alles in geschmackvollem Farbendruck. Es wäre wohl besser gewesen, wenn die wirklich gemessenen Maße im Grundriß und wenigstens in einigen der Schnitte beigefügt worden wären; auch hätte die Orientierung nirgends fehlen dürfen.

Der erste Band enthält nach einem Vorwort von David Heinrich MÜLLER (p. 1-vIII), dessen umsichtigen Bemühungen das Gelingen des ganzen Unternehmens in erster Linie zu verdanken ist, zunächst die von Musik selbst verfaßten Reiseberichte und Beschreibungen der aufgenommenen Bauwerke, vor allem des Kusejr 'Amra (p. 3-117); sie stellen eine bedeutend erweiterte Bearbeitung der betreffenden Abschnitte im ersten Bande von Arabia Petraea dar und sind in derselben Weise geordnet. Die Reiseberichte sind äußerst lebendig und fesselnd geschrieben und gehören zum Besten, was wir in der Art besitzen. Besonders wertvoll sind die zahlreichen eingestreuten Mitteilungen über das Leben der Beduinen; man wird nirgends ein so anschauliches Bild von den Sitten und Gebräuchen dieser räuberischen Edelmänner erhalten, deren uns so widerspruchsvoll erscheinendes Wesen erst aus der Natur ihrer Heimat verständlich wird. Die Beschreibungen der Bauwerke hätten besser von den Reiseberichten losgetrennt und in systematischem Zusammenhang gegeben werden sollen; es wäre auch

zweckmäßiger gewesen, die zu den einzelnen Bauwerken gehörigen Abbildungen an die ihnen im Texte zukommenden Stellen zu setzen, statt sie in verschiedenen Teilen des Werkes zu zerstreuen. Wenn auch die Rücksicht auf das ästhetische Äußere hierfür eine gewisse Entschuldigung bietet, so ist doch die Benutzung des Werkes dadurch einigermaßen erschwert; die folgende Übersicht wird daher nicht überflüssig sein.

Ķaṣr aṭ-Ṭûba: Fig. 7—14, 93—101, 117, 127—130. — p. 14—16, 110—111.

Ķaṣr al-Mwakkar: Fig. 20-30, 87-89. - p. 27-28.

Ķaṣr al-Mšatta: Fig. 32, 60, 62-70, 90, 91, 118. - p. 30-32.

Kaṣr al-Ḥarâni: Fig. 36, 37, 82—86. — p. 38—40, 99—100.

Ķuṣejr 'Amra: Fig. 39, 44, 45, 47, 48, 72, 73, 74. — p. 42, 57—65, 91—99. '

Von den 130 Photographien und Plänen sind 95 auch in Arabia Petraea aufgenommen worden, zum Teil in kleinerem Format (vgl. meine Anzeige im 1v. Hefte dieser Zeitschrift).

Es folgen eine weitere Abhandlung Musiks "Zur Topographie und Geschichte des Gebietes von Amra bis zum Ausgange der Umajjaden' (p. 119-167), nebst Anmerkungen zu den beiden Beiträgen (p. 170-183) und eine Reihe von Monographien: von Max Kropf über Die architektonische Beschaffenheit des Baues' (p. 187 —189), von A. L. Mielich über 'Die Aufnahme der Malereien' (p. 190-199), von J. POLLAK und F. Wenzel über "Die chemische Analyse der Farben' (p. 200-202), von Franz Wickhoff ,Der Stil der Malereien' (p. 203-207) und eine "Erklärung der Tafeln' (p. 208 -212) und endlich von Josef v. KARABACEK über "Die Datierung und Bestimmung des Baues' (p. 213-234, nebst Anmerkungen p. 235-238). Ein Index fehlt und wird nur unvollkommen durch die Inhaltsübersicht p. 1-2 ersetzt. Dem Bande beigegeben ist die Karte von Arabia Petraea, von der eigentlich nur das eine, die Wüste darstellende Blatt nötig gewesen wäre. Wie in Arabia Petraea, sind die Seiten ohne Kopftitel, was für das Nachschlagen recht

unbequem ist; auch hier erscheint es als ein Ubelstand, daß die Anmerkungen nicht unterhalb des Textes stehen.

Das Schlößchen besteht aus zwei Teilen, einem Empfangssaal und einer Badeanlage; nach einer Mitteilung Musils soll die letztere älter und der Empfangssaal darangebaut sein. Dieser Saal hat die Form einer byzantinischen Basilika und ist ein ca. 9 m im Geviert messender, nahezu quadratischer Raum, der durch zwei mächtige Gurtbogen in drei nach der Tiefenrichtung laufende, von Tonnengewölben überdeckte Schiffe geteilt ist; das hintere Ende des mittleren Schiffes öffnet sich in seiner ganzen Breite in eine rechteckige, um etwa ein Drittel niedrigere und ebenfalls mit einem Tonnengewölbe überdeckte Apsis, von der rechts und links Türen in zwei hinter den Seitenschiffen des Saales liegende fensterlose Kammern führen, die der Apsis im übrigen völlig gleichen, hinten jedoch in halbrunde Nischen auslaufen. Die sich links vom Eingange an den Empfangssaal anschließende Badeanlage besteht aus drei Haupträumen: zwei an der Ostwand des Saales in der Tiefenrichtung nebeneinander liegenden viereckigen Kammern, die hintere, die allein durch eine Tür mit dem Hauptsaale in Verbindung steht, von einem Tonnengewölbe, die vordere von einem Kreuzgewölbe überdeckt, und einem sich an letztere Kammer anschließenden Kuppelraum, in dessen Nord- und Südwänden halbrunde Nischen angebracht sind, während die beiden anderen Wände Türen enthalten. Aus diesem Kuppelraum führt ein mit einem Tonnengewölbe überdeckter Gang in einen großen, offenen Vorhof; vor der Badeanlage liegt ein Brunnen und ein großer Wasserbehälter. Das Schloß liegt am Südufer eines nach Osten fließenden, Wâdi-l-Butm genannten flachen Tales und ist von einer Mauerumfassung umgeben, die nach Westen zu in Form eines spitzen Keiles ausläuft, um bei eintretenden Überschwemmungen die Bauten besser zu schützen. Die Umgebung ist mit Terebinthenbäumen bepflanzt; etwa 600 m weiter nach Westen zu liegt auf der anderen Seite des Wadis ein ca. 50:20 m messender Bau, der wohl für die Dienerschaft oder die militärische Wache bestimmt war.

Sämtliche Innenwände des Empfangssaales sind von etwa halber Höhe an mit Gemälden bedeckt; darunter waren sie zum größten Teile mit dem Muster eines Behänges bemalt, nur die Apsis war statt dessen bis zur halben Höhe mit Marmorplatten belegt, die aber längst verschwunden sind, während Reste von den Marmorplatten der Fußböden noch aufgedeckt werden konnten. Die beiden dunklen Kammern neben der Apsis haben Mosaikböden.

Von den drei großen Tonnengewölben sind das mittlere und das linke (östliche) durch Bänder in 32 viereckige Felder geteilt, die offenbar den Kassettierungen der römischen Gewölbe nachgebildet sind. Die Bänder in der östlichen Tonne sind einfach, die der mittleren sind mit kreisförmigen Ornamenten und Schnörkeln verziert; die von den ersteren umschlossenen Felder sind ebenfalls einfach gelassen, während die Felder der mittleren Tonne noch von Rahmen umschlossen sind, die aus zwei Säulchen und einem darauf sitzenden Spitzgiebel bestehen. Jedes dieser 64 Felder enthält eine, in einigen Fällen zwei menschliche Figuren; nur diejenigen der östlichen Tonne sind einigermaßen erhalten und zeigen verschiedenartige Handwerker bei ihrer Arbeit, sowie auch einzelne dem Menschen nützliche Tiere, wie das Kamel und den Esel (Tafeln xxvIII, xxx). Die Bilder der mittleren Tonne stellen dagegen, soweit sie noch zu erkennen sind, weibliche, meist unbekleidete Figuren dar (Tafeln xx, xxII). Da die großen Gurtbogen bis zum Tonnenansatz gehen, so stoßen sie in dem mittleren Gewölbe und der Innenseite des linken Gewölbes an die Kassettierungen an; von den so entstehenden sechs Bogenzwickeln enthalten diejenigen der mittleren Tonne menschliche Figuren, darunter zwei unbekleidete weibliche mit eigentümlicher Haartracht, die einander gegenüber am Südende zu beiden Seiten der Apsis stehen (die eine davon, auf Tafel xxm abgebildet, wurde abgenommen und befindet sich in Wien), während im nördlichen Zwickel der Westseite eine Siegesgöttin (?) mit einer roten Kugel auf eine sitzende und gänzlich bekleidete weibliche Figur zufliegt. Die übrigen Zwickelbilder sind zerstört.

Die Ostwand des Saales unterhalb des Tonnenansatzes ist durch Bänder in drei horizontal laufende große Felder geteilt; das oberste Feld ist von zwei Fenstern durchbrochen und durch sie in drei kleinere Felder geteilt, von denen die beiden ersten links je zwei menschliche Figuren enthalten, deren Deutung nicht ganz sicher ist, während das dritte Feld rechts eine weiße Stute zeigt, die von einem Löwen überfallen wird (Tafel xxx). In dem mittleren, leider sehr beschädigten Hauptfeld, das fast die doppelte Höhe des oberen hat, sieht man Jagdhunde, die Antilopen verfolgen; das unterste Feld ist mit dem erwähnten Behänge bemalt, das in gleicher Weise um den ganzen Saal herumgeht, und von der in die Badeanlage führenden Tür durchbrochen (Tafel xxxi).

Das westliche (rechte) Tonnengewölbe zeigt kein kassettiertes Muster; nur die Scheitellinie wird durch ein ornamentiertes Band bezeichnet, neben dem zu beiden Seiten je drei einfache Bänder liegen; an diese schließen sich wieder in gleicher Weise wie das mittlere Band ornamentierte Bänder an, die an beiden Enden des Saales hinablaufend die Rahmen der am Gewölbe und an der Westwand angebrachten Gemälde bilden. Das Gemälde an der Osthälfte der Tonne war zu sehr zerstört, um eine Wiedergabe zu gestatten; von demjenigen der Westhälfte haben wir nur die Skizze auf Tafel xxvi. Es soll nach Musils Angabe eine Jagd auf wilde Esel und ein Wettrennen darstellen. Gerade unterhalb dieses letzteren Bildes, von ihm durch ein einfaches Band getrennt, steht ein ziemlich wohlerhaltenes und sehr merkwürdiges Bild oder vielmehr eine Serie von Bildern (Tafel xxvi). Links sieht man sechs Figuren in reichem Ornate, die drei vorderen mit ausgestreckter rechter Hand; über den Köpfen der vier ersten stehen kurze Aufschriften in griechischer und arabischer Sprache. Es folgt ein von Säulen getragener Bogengang mit Gitterwerk, ein großes Badebassin an zwei Seiten umschließend, aus dem eine in Lebensgröße dargestellte junge Frau soeben gestiegen ist; eine zweite, mit einem Bademantel bekleidete Frau ist am hinteren Ende des Bassins sichtbar, während mehrere anscheinend weibliche Köpfe über das Gitterwerk hinüberschauen.

Rechts schließt sich eine Gruppe nur mit Schamtuch bekleideter Jünglinge unmittelbar an, die sich in gymnastischen Übungen zu ergehen scheinen; zwei von ihnen halten ein Sprungseil. Der ornamentierte Rahmen schließt das Bild unten ab und wird noch einmal wiederholt, worauf das oben erwähnte Behängemuster folgt.

Die sechs Stirnwände der Tonnen sind ganz oben von je einem ca. 80 cm hohen Fenster durchbrochen, die dem Saale das nötige Licht zuführen, sind aber sonst übermalt. Von den beiden Stirnwänden der Osttonne enthält die nördliche (Tafel xxxII) die fast ganz zerstörte Darstellung einer Jagd auf wilde Esel (?), die, wie es scheint, mit Netzen eingefangen werden; den unteren Abschluß bildet wie überall das Behänge. An der gegenüberliegenden, südlichen Stirnwand (Tafel xxix) werden erjagte Antilopen von zwei Jägern ausgeweidet; das Bild scheint die Fortsetzung der daneben auf der Ostwand des Saales stehenden Darstellung der Antilopenjagd zu sein. Ganz oben zu beiden Seiten des Fensters, von einfachen Bändern eingerahmt, stehen weibliche Figuren in antiken Gewändern, links zwei mit den griechischen Aufschriften CKYH (Σχέψις) und CTOPIA (Ἱστορία), rechts eine einzige, mit der Aufschrift ΠΟΙΗ [CIC] (Ποίησις). Auf der nördlichen Stirnwand der Westtonne (Tafel xxvII) sieht man noch die ausgebreiteten Arme einer überlebensgroßen (wohl 2m hohen) weiblichen Gestalt; oben rechts vom Fenster sind Spuren von Delphinen sichtbar, während unterhalb der Figur eine Barke von ganz klein dargestellten Männern gerudert wird. An der südlichen Stirnwand (Tafel xxv) sind die Malereien unterhalb des Fensters allein erhalten: eine Frau in reichem Gewande liegt auf einem Ruhebett unter einem Baldachin, während rechts und links von ihr mehrere kleinere menschliche Figuren sichtbar sind. Oben in der rechten Ecke auf blauem Grunde steht das griechische Wort NIKH. Das Bild schließt unten in halber Höhe der Wand ab; der dadurch entstehende leere Raum zwischen ihm und dem herumlaufenden Behängemuster ist durch ein zweites Behänge ausgefüllt.

Die Stirnwände der mittleren Tonne sind in einfacherer Weise verziert. Am Nordende ist die Wand in etwas mehr als halber Höhe von der Eingangstür ausgefüllt; am Südende sind ungefähr zwei Drittel von der Apsis in Anspruch genommen. Über der Tür (Tafel xxx) sind nur zwei Säulen sichtbar, die das Bild einzurahmen scheinen, und zwischen ihnen die nackten Beine eines Mannes, der sich gegen etwas stemmt. Über dem Apsisbogen (Tafel xxx) stehen rechts und links unterhalb des Fensters zwei viereckige Rahmen und in jeder derselben drei weibliche Brustbilder.

In der Apsis ist nur der obere Teil der Wände bemalt, das Übrige war mit Marmorplatten belegt (s. oben). Die Stirnwand (Tafel xv) zeigt in der Mitte einen auf einem Throne sitzenden bärtigen Mann in reicher Gewandung mit einem Nimbus; über ihn erhebt sich, von zwei kleinen, gewundenen Säulen getragen, ein beinahe halbkreisförmiger Thronhimmel, auf dessen blauer Stirnfläche eine kufische Inschrift angebracht ist. Rechts und links von ihm steht je eine dienende männliche Figur, während unterhalb des Thrones eine kleine Barke fährt, rechts von ihr der Kopf eines Walfisches, links Delphine und Wasservögel. Die Barke wurde abgenommen und ist in Faksimile auf Tafel xvi besonders dargestellt. Die Tonne der Apsis (Tafeln xvII, xvIII) ist in ihrem oberen Teile mit einem großen rechteckigen Felde ausgefüllt, in dem zwei Vasen und verschiedene Schnörkel zu sehen sind; unterhalb dieses Feldes, auf jeder Seite, sind vier von ebenso vielen gewundenen Säulen getragene Bogen abgebildet, in denen weibliche Figuren mit nacktem Oberkörper stehen. Die zwei ersten, von der Stirnwand der Apsis an gerechnet, einander gegenüber liegenden Bogenpaare enthalten je nur eine Figur, in dem dritten Paare ist die Figur von zwei Dienerinnen begleitet, die ihrer Herrin ein Gewand umhängen; hinter diesen sechs Gruppen sind zwischen den Kapitellen der Säulen Tücher oder Behänge in reichem Faltenwurf ausgespannt, über die je ein größerer weiblicher Kopf hervorschaut, von dem auf den Säulen ruhenden Bogen umrahmt. Das vierte Bogenpaar sitzt mit den äußeren Enden in der Luft, indem hier für die Säulen kein Platz mehr vorhanden war; die darin enthaltenen Bilder sind nicht mehr kenntlich.

Die Laibungen der großen Gurtbogen (Tafel xxiv) enthalten in ihrem oberen Teile große weibliche Figuren mit nacktem Oberkörper, deren in die Höhe gestreckte Arme die reifenartigen Verzierungen der Bogenscheitel zu tragen scheinen. Unterhalb dieser Figuren, von denen nur zwei erhalten sind, sieht man andere, aber viel kleinere weibliche Figuren, eine Flötenbläserin, eine Lautenspielerin, vielleicht auch eine Tänzerin; noch weiter unten sind ebenfalls Spuren von Figuren zu erkennen.

Die kleinen Kammern neben der Apsis sind oberhalb von dem gewöhnlichen Behängemuster ganz mit Weinranken bemalt, die sehr an die Fassade von al-Mšatta erinnern (Tafel x1).

In der Badeanlage sind nur die Gewölbe und Stirnwände der beiden ersten Räume und die Decke des Kuppelraumes bemalt; die übrigen Wände waren ursprünglich wohl mit Marmorplatten belegt, wie in der Apsis. Die hintere der zwei an die Ostwand des Empfangssaales sich anlehnenden Kammern, die mit jenem durch eine Tür in Verbindung steht, enthält an der Oststirnwand (Tafel xxxv) ein Fenster, neben dem links eine fast unbekleidete, hochschwangere Frau, rechts eine ganz nackte, der ersteren den Rücken kehrende, aber nach ihr umschauende, vielleicht männliche Figur, beide sitzend, abgebildet sind, während zwischen ihnen unterhalb des Fensters, aber besonders eingerahmt, ein kleines Kind in halbliegender Stellung zu sehen ist; ob es, wie KARABACEK p. 232 meint, ein neugeborenes Kind darstellen soll, erscheint mir nicht ganz sicher. Auf der entgegengesetzten Stirnwand, über der nach dem Empfangssaal führenden Tür (Tafel xxxIII) erblickt man eine vielleicht männliche Figur, die sich über eine vorne mit einer Vase geschmückte Balustrade lehnt und, soweit sie sichtbar ist, unbekleidet erscheint; neben ihr steht ein beflügelter Knabe und macht sie auf einen großen, im Vordergrunde auf dem Boden liegenden Gegenstand aufmerksam, den Wickhoff und Karabacek für die in eine Decke gewickelte Figur eines Toten ansehen, der aber vielleicht eher eine in einer Badewanne liegende Person darstellt. Die Tonne (Tafel xxxiv) ist durch breite, mit Laubwerk verzierte und schräg hinüberlaufende

Bänder in rautenförmige Kassettierungen eingeteilt; in den drei mittleren sind ein Knabe, eine Frau und ein Greis (nach Karabacek und Wickhoff die drei Lebensalter), in den übrigen Rauten Figuren von Menschen und Tieren, darunter ein die Laute spielender Bär, abgebildet.

Im vorderen Raume enthalten drei von den Stirnflächen des Kreuzgewölbes (Tafeln xxxvi—xxxviii) Darstellungen von badenden Frauen und Kindern; die Fensterwand und die kleine Fenstertonne sind mit kreisförmig gewundenen Weinranken geschmückt, die, genau wie in al-Mšatta, Figuren von Menschen und Tieren umschließen. Endlich ist an der Kuppel des Kuppelraumes der nördliche gestirnte Himmel mit mythologischen Figuren dargestellt (Tafeln xL, xLI).

Daß die Bilder nach einem gewissen System angeordnet sind, ist nicht zu verkennen. Wie Wickhoff p. 206 richtig bemerkt hat, enthalten das Mittelschiff und die Apsis neben dem Bilde des fürstlichen Bauherrn Darstellungen des Ewigweiblichen in seinen verschiedenen Formen; allerdings scheint das zerstörte Gemälde über der Eingangstür anderer Art zu sein. Im östlichen Schiffe sind dagegen offenbar menschliche Tätigkeiten zur Anschauung gebracht, an den Wänden die Jagd, an der Decke die verschiedenen Arten des Handwerks und der Nutztiere, während die geistige Tätigkeit durch die drei die (philosophische) Forschung, die Geschichtschreibung und die Dichtkunst symbolisierenden Gestalten der Südwand zum Ausdruck kommt. Es ist deshalb nicht unwahrscheinlich, daß die beiden ersten Gruppen im oberen Felde der Ostwand in ähnlicher Weise aufzufassen und nicht mit Какавасек p. 230 als rein erotische Darstellungen anzusehen sind; die mittlere Gruppe könnte vielleicht den Ringkampf symbolisieren. Im westlichen Schiffe sind wieder weibliche Gestalten vorherrschend; eine von ihnen spielt eine so hervorragende Rolle, daß man versucht sein könnte anzunehmen, es handle sich um eine bestimmte Persönlichkeit, etwa die Geliebte des Herrschers, für die er das Schloß erbaut hätte. Die Einzelfiguren der beiden anderen Tonnengewölbe fehlen hier vollständig, an ihre Stelle treten Darstellungen von Jagden und Wettrennen, die aber leider fast unkenntlich geworden sind. Das griechische Wort

NIKH "Sieg", das als Pendant zu den Aufschriften der südlichen Stirnwand der Osttonne auf der entsprechenden Stirnwand der Westtonne steht, läßt aber vermuten, daß die hier dargestellten Dinge auf den Bauherrn selbst Bezug haben.

Die zweisprachigen Inschriften über der ersten Gruppe an der Westwand sind in leider nicht ganz zuverlässigen Abschriften von Musil und Mielich auf p. 219, 220 (vgl. Tafel xxvi) wiedergegeben (ein abgenommenes Fragment ist auf p. 218 photographisch abgebildet). Nicht minder unsicher sind die Abschriften der arabischen Inschrift auf dem Thronhimmel in der Apsis (p. 214, 215). In letzterer Inschrift hat Karabacek (p. 214 sqq.) den Namen des abbasidischen Prinzen Ahmed ibn Muhammed erkennen wollen, der von 862-866 unter dem Namen el-Musta'în auf dem Chalifenthrone saß; im Anschluß daran bezieht er die Aufschriften der Westwand auf den gleichzeitigen byzantinischen Kaiser Michael III. (842-867) und dessen Mutter Theodora. Wenn allerdings [KAIC]AP [ قيص قاد über der ersten Figur deutlich zu lesen ist, so haben doch Nöldere und LITTMANN gezeigt, daß die beiden folgenden Namen POAOPIK und XOCAPOIC, also Roderich (diesen hatte auch Music erkannt) und Chosroes zu lesen sind und daß der vierte, nur in arabischer Fassung erhaltene Name wahrscheinlich den Titel التجاشى des abessinischen Königs darstellt. Die Richtigkeit dieser Deutung, wenigstens was den Chosroes anbelangt, wird durch die sasanidische Königskrone erwiesen, die auf dem Haupte der mit dessen Namen bezeichneten mittleren Figur erscheint. Die Erwähnung des bald nach seinem Tode aus der arabischen Literatur vollständig verschwindenden Königs der Westgoten sowie auch die Form der arabischen Schrift beweisen, daß der Bau nicht aus der späteren abbasidischen, sondern vielmehr aus der omajjadischen Zeit stammt, und zwar, da Roderich von 710-711 regierte, nicht vor diesen Jahren und auch nicht später als 750 anzusetzen ist, in welchem Jahre die Dynastie der Omajjaden zu Ende ging. Ein Abbaside hätte den von den verhaßten Omajjaden besiegten Gotenkönig gewiß nie in seinem Schlosse abbilden lassen, auch schwerlich ein solches Schloß in der von seinem Regierungssitze so

weit entfernt gelegenen syrischen Wüste erbaut, während die Omajjaden gerade in dieser Gegend zu Hause waren.

Wir dürfen wohl mit Nöldeke annehmen, daß die sechs Figuren die Unterwerfung der genannten Herrscher symbolisch darstellen sollen. Weder der Name Chosroes noch das etwas jugendliche Aussehen seines Trägers spricht dagegen; denn jener Name ist bei den Arabern in der Form Kisrâ die allgemeine Bezeichnung des Perserkönigs, und Yezdegerd III. kam als Knabe auf den Thron. Auch der Abessinier konnte hier erscheinen, da ihm die Insel Dahlak abgenommen worden war. Eine Schwierigkeit bildet nur die Stelle, an der die vier Herrscher angebracht sind; man begreift nicht recht, was sie mit der danebenstehenden Badeszene zu tun haben, es sei denn, daß das Bild sich auf irgendeine Erzählung bezöge, in der sowohl jene Herrscher wie auch die badende Dame eine Rolle spielten. Oder dürfen wir in dieser eine allegorische Darstellung des arabischen Reiches erblicken, die sich unter den Augen der besiegten Könige gleichsam verjüngt aus dem Bade erhebt und auf dem Bilde an der Nordstirnwand als Beherrscherin der Meere erscheint (wie denn auch in der Apsis das Meer unter den Füssen des Chalifen denselben Gedanken zum Ausdruck bringt), während sie auf der entgegengesetzten Stirnwand im ruhigen Genuß ihres siegreichen Emporstrebens abgebildet ist? Das über dem letzteren Bilde angebrachte Wort NIKH könnte allerdings auf etwas Derartiges hindeuten; ob die übrigen Szenen in diesem Raume ebenfalls symbolisch aufzufassen wären, mag dahingestellt bleiben.

Wir müssen bedauern, daß diese Inschriften nicht vor Jahren in einer Fachzeitschrift veröffentlicht wurden, so daß die ganze sich daranschließende Diskussion vor dem Erscheinen des vorliegenden Werkes zu einem Abschluß gekommen wäre und in ihm hätte erörtert werden können; für den Leser wäre es zweifellos angenehmer gewesen, auf diese Weise eine weniger einseitige Darstellung des Tatbestandes zu erhalten. Immerhin ist hervorzuheben, daß, wenn auch die ungefähre Bauzeit des Schlosses unbedingt feststeht, eine endgültige Entscheidung in betreff der Einzelheiten nur auf Grund

neuer und zuverlässigerer Abschriften getroffen werden kann; es ist namentlich noch nicht gelungen, den Namen des Bauherrn auf der Inschrift in der Apsis mit Sicherheit zu entziffern. Sehr zu wünschen wäre, wenn Music die Inschriften auf einer späteren Reise photographieren könnte; früher ist ihm das wegen Mangels an einem passenden Apparat leider nicht gelungen.

Wenn zwar die von Karabacek mit umfassender Gelehrsamkeit und eminentem Scharfsinn aufgebaute These sich als unhaltbar erwiesen hat, so hat er uns andererseits durch eine sehr gründliche Zusammenstellung sämtlicher Angaben der arabischen Autoren über die Badeanlagen im muhammedanischen Orient dafür entschädigt, die ihren dauernden Wert beibehalten wird, wenn auch manche seiner Aufstellungen sich als unrichtig erweisen mögen. Freilich sind die späten von ihm herangezogenen Bauten nicht mit 'Amra auf eine Stufe zu stellen; Music hat darin unbedingt Recht (p. 59), daß die Abbildung so vieler nackter Gestalten keineswegs als ein Ausdruck der Lüsternheit anzusehen sei. Einzelne Bilder mögen etwas derbnaiv sein; wirklich Anstößiges ist aber kaum vorhanden.

Daß diese Gemälde dem griechischen Kunstkreise angehören, ist ohne Weiteres klar; es finden sich sogar direkte Anklänge an die Antike wie in dem kleinen Bild Tafel xxxIII. Ob alle Einzelheiten, namentlich der Ornamentik, aus dem Westen stammen, oder ob nicht ein Teil wenigstens davon der direkten Einwirkung einer orientalischen Kunstrichtung zuzuschreiben sei, wage ich als Laie nicht zu entscheiden; es will mir aber scheinen, daß eine gewisse Vermengung verschiedener Stilarten vorliegt. Der Umstand, daß die griechischen Buchstaben der Aufschriften in Umrissen vorgezeichnet, die arabischen Buchstaben dagegen aus freier Hand gemalt sind (p. 199), würde darauf hindeuten, daß der ausführende Künstler — denn nach Mielichs maßgebendem Urteil (p. 196) kann es sich nur um einen einzigen handeln — ein Syrer war, der die griechische Sprache und Schrift in geringem Maße beherrschte.

Wie schon früher bemerkt wurde, hat der Empfangssaal durchaus die Form einer dreischiffigen Basilika von einfachen Formen;

charakteristisch sind die Apsis und die beiden Seitenkammern, während Tonnengewölbe in syrischen Bauwerken der späteren Zeit, so viel ich weiß, sonst nicht vorkommen. Die Badeanlage zeigt ebenfalls den antiken Typus, aber in einfachster Ausführung; Music hat sie mit zwei von ihm im Gebiete südlich von Palästina aufgenommenen Bädern treffend verglichen (p. 65 sqq.). Die Außenmauern des Empfangssaales zeigen denselben rohen, aber immer noch in regelmäßigen Schichten gelagerten Quaderbau, dem man überall in den Bauten des Ostjordanlandes aus nachdiokletianischer Zeit begegnet; man könnte auf den ersten Blick meinen, ein Haus aus dem Haurân vor sich zu haben. Die Badeanlage ist dagegen viel weniger gut gebaut, wie ein Vergleich von Fig. 45 und 74 lehrt; ich möchte sie deshalb eher für jüngeren Ursprungs halten, im Gegensatze zu Musil und Karabacek (p. 226), die den Empfangssaal als einen späteren Anbau ansehen. Es ist gar nicht unmöglich, daß der Empfangssaal aus der vormuhammedanischen Zeit stammt und von den Omajjaden durch die Hinzufügung der Badeanlage erweitert und mit Gemälden geschmückt wurde; spricht doch die Bauinschrift, wie es scheint, nur von der Errichtung eines Bades (p. 216).

Mit den übrigen Schlössern dieser Gegend hat 'Amra nicht die geringste Ähnlichkeit. Sie zerfallen in drei scharf voneinander unterschiedene Gruppen, von denen die erste durch al-Mwakkar, die zweite durch al-Mšatta, at-Tûba und al-Harâni, die dritte durch die aus muhammedanischer Zeit stammenden Ḥaǧǧkastelle aḍ-Daba'a, al-Kuṭrâni und al-Ḥesâ vertreten sind; die kleineren Forte el-'Wejned und el-Mšejiš können hier vorläufig übergangen werden. Wir fangen zunächst mit der zweiten Gruppe an, deren Kenntnis wir zum großen Teile Musil verdanken; er hat aṭ-Tûba entdeckt und das von Gray Hill im Quarterly Statement of the Palestine Exploration Fund 1896, p. 33—35 oberflächlich beschriebene al-Ḥarâni zum ersten Male gründlich aufgenommen.

Wenn nun in 'Amra die Form der alten Basilika deutlich erkennbar ist, so gehen jene drei Schlösser auf denjenigen Typus der römischen Kastelle zurück, der uns in dem nahe bei al-Mšatta gelegenen al-Kastal erhalten ist und dessen Grundriß eine mit runden Eck- und Zwischentürmen versehene Umfassungsmauer zeigt, an deren Innenseite ringsherum Zimmer angebaut sind, so daß ein offener Hof in der Mitte zu liegen kommt (Provincia Arabia 11, Tafel xliv). Dieser Typus unterscheidet sich von demjenigen der großen Lager von Odruh und el-Leğğûn (ibid. 1. Tafel xxII; II, Tafel xLII), mit denen er allerdings in der Form der Umfassungsmauer übereinstimmt, vornehmlich durch die Anlage der Innenbauten, die in jenen Kastellen das ganze Innere ausfüllen und einen wenigstens zum Teil freien Gang zwischen sich und der Mauer lassen, während andererseits der spätere Kastelltypus, der am besten durch Kasr Bser dargestellt ist (Provincia Arabia II, Tafel XLIII), zwar den offenen Hof und die an die Mauer angebauten Zimmer aufweist, aber von al-Kastal durch die gänzlich verschiedene Anordnung dieser Zimmer sowie auch durch die Konstruktion der Türme auf das entschiedenste abweicht. Das eigentlich Charakteristische von al-Kastal besteht darin, daß die Innenbauten in einzelne voneinander getrennte Gruppen zerfallen, die aus einem vom großen Hofe aus allein zugänglichen größeren Zimmer oder Nebenhof bestehen, auf den sich zu beiden Seiten zwei nebeneinander liegende kleinere Zimmer öffnen; gerade diese Anlage finden wir bei den genannten drei Schlössern wieder. Namentlich der Grundriß von at-Tûba (p. 13) hat die größte Ähnlichkeit mit dem von al-Kastal, wenn auch die viereckige Anlage des Kastells hier in eine länglich-rechteckige umgesetzt ist und der sich daraus ergebende rechteckige Hof durch Zwischenmauern in drei viereckige Räume geteilt ist; die Zimmereinteilung ist genau dieselbe und auch die schmalen Gänge, die in al-Kastal vom Hofe aus zu den Ecktürmen führen, sind hier in derselben Weise vertreten. Diese Anlage hat auch deshalb nichts mit der Einteilung des Beduinenzeltes zu tun, wie Musil in Arabia Petraea i, p. 200 meint. Die gleiche Zimmeranlage findet sich nun in dem zentralen Gebäude von al-Mšatta, mit dem Unterschiede, daß hier eine Basilika eingeschoben ist, beiläufig gesagt, die einzige Brücke, die zu 'Amra hinüberführt. Dagegen waren die beiden großen Nebenhöfe, wie

Musil p. 31 richtig hervorhebt und wie die Verzahnungen an der Innenseite der Umfassungsmauern deutlich zeigen, in derselben Weise angelegt wie in at-Tûba, nur daß die auf die hier massiv gebauten Ecktürme führenden schmalen Gänge wahrscheinlich gefehlt haben werden; al-Mšatta stellt sich somit als eine ins Doppelte vergrößerte Reproduktion von al-Kaṣtal dar, in der die Zimmerreihen durch das die ganze Mitte des Quadrates durchsetzende Hauptgebäude unterbrochen ist. Die von mir Provincia Arabia 11, p. 129 versuchte Rekonstruktion dieser nicht zur Ausführung gelangten Zimmerreihen ist demnach zu verbessern. In al-Ḥarâni (p. 97, 98) ist die Anlage der Zimmergruppen zu beiden Seiten eines größeren Raumes zwar nicht überall durchgeführt, aber doch deutlich zu erkennen.

Die Umfassungsmauern der drei Schlösser sind ebenfalls derjenigen von al-Kaṣtal nachgebildet; in al-Mšatta haben die Türme sogar genau dieselben Größenverhältnisse. Während aber aṭ-Ṭūba wie al-Kaṣtal und das im Osten des Ḥaurân gelegene, durchaus analoge Kaṣr al-Abjaḍ (*Provincia Arabia* II, p. 263 sqq.) in den Türmen Turmkammern aufweisen, sind die Türme in al-Mšatta (mit vier Ausnahmen) und in al-Ḥarâni massiv gebaut, dienten also nicht zur Verteidigung, sondern nur zur Verstärkung der Mauer oder als bloße Verzierung.

Der von Musil p. 29 mitgeteilte Grundriß von al-Mwakkar zeigt an der Rückseite der Anlage einen von mir übersehenen quadratischen Anbau, der hinten von zwei runden Ecktürmen flankiert ist, während vorne zwei viereckige Türme stehen. Dieser Teil hat also eine gewisse, aber auch nur eine gewisse Ähnlichkeit mit dem Typus von al-Kastal; der Vorderteil deutet auf eine ganz andere Anlage hin.

Endlich sind noch die drei Kastelle an der Pilgerstraße zu besprechen. Kal'at al-Hesâ liegt an der alten Römerstraße und steht gewiß an Stelle einer römischen Station, umsomehr, da ein großes, wahrscheinlich antikes Wasserreservoir daneben liegt. Ein ähnliches, aber noch schöneres Reservoir befindet sich bei al-Kutrâni; auch hier werden wir, trotzdem keine Römerstraße hier durchzugehen scheint, eine römische Station annehmen müssen. Bei ad-Daba'a habe ich

dagegen nur eine Zisterne notiert. Diese drei Kastelle sind sicher aus muhammedanischer Zeit; sie bestehen aus einem viereckigen Bau, zum Teile mit Ecktürmen; im Innern liegen die Zimmer um einen Hof herum. Der Typus ist eher derjenige von Kast Bšêr, läßt sich aber auch aus al-Harâni ableiten, das somit als eine Art Zwischenglied zwischen diesen späten Bauten und dem Kastaltypus anzusehen wäre und wegen der roheren Bauart vielleicht auch in muhammedanische Zeit zu setzen ist. Ein anderer, den Kastaltypus zum Teile aufweisender Bau ist das zwischen al-Kutrâni und ad-Daba'a gelegene Hân ez-Zebîb, dessen Umfassungsmauer mit runden Türmen verstärkt ist, während die charakteristische Gruppierung der Zimmer völlig fehlt; die rohe Bauart beweist, daß es ebenfalls muhammedanischen Ursprungs ist.

Dagegen sind al-Mšatta und at-Tûba zweifellos in vorislamischer Zeit errichtet worden. Daß sie nicht omajjadisch sein können, zeigt ein Vergleich ihrer Bauart mit derjenigen von 'Amra, das als Chalifenschloß gewiß das Höchste darstellt, was man im ersten Jahrhundert der islamischen Herrschaft an Baukunst zu leisten vermochte. Und daß diese beiden Schlösser nicht etwa aus einer noch späteren Zeit stammen, in der man wieder besser zu bauen gelernt hatte, beweisen vor allem die in al-Mšatta aufgefundenen Statuen, die selbst von einem Omajjaden kaum hätten aufgestellt werden können, auch wenn sie keine Götzen darstellen sollten. Die Lage dieser Schlösser in der fast wasserlosen Wüste, in einer Gegend, die für andere keine Anziehung haben konnte, beweist ferner, daß sie nur von Arabern errichtet sein können, also nicht von den Persern herstammen, die von 611 bis 618 Syrien und das Ostjordanland besetzt hielten.

Im Ostjordanlande lassen sich, wie in Nordsyrien, vier Bauperioden deutlich voneinander unterscheiden. Die älteste ist durch die Kastelle von Odruh, al-Leğğûn und al-Kastal, die meisten der Prachtbauten von Philadelphia und Gerasa und durch einzelne Tempel im Ḥaurân vertreten; sie zeichnet sich durch einen im hohen Grade sorgfältigen und sauberen Quaderbau mit Läufern und Bindern aus, deren Fugen überall, wo sie nicht beschädigt sind, eine bewunde-

rungswürdige Feinheit und Genauigkeit zeigen; die Ornamentik ist vorwiegend rein antik, der ganze Stil harmonisch und edel. Diese erste Periode reicht etwa bis zum Ausgang des zweiten Jahrhunderts, als die orientalischen Einflüsse mit der Dynastie des Severus in die römisch-hellenistische Welt einzudringen beginnen. Die sichersten Belege für die nunmehr anhebende zweite Periode bilden die Bauten von Philippopolis (eš-Šuhba), die zum großen Teile aus der Zeit des Kaisers Philippus stammen; auch in Bostra werden eine Anzahl Bauwerke, wie das große Bogentor, das eine Weihinschrift aus der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts trägt, die Stadttore und wahrscheinlich auch das Theater hierher zu setzen sein. Der Quaderbau ist noch gut, aber nicht mehr so sorgfältig gearbeitet wie in der ersten Periode; dagegen erscheint der ganze Stil bedeutend gesunken, obwohl im wesentlichen immer noch antik. Die Kastelle dieser Periode sind nur von Diokletian an bekannt, gehören also eher der dritten Periode an; sie sind ganz roh aus Hausteinen, aber mit Quaderschichtung gebaut, wie das am besten erhaltene Beispiel Kasr Bšêr zeigt. Mit dem vierten Jahrhundert beginnt die definitive Verorientalisierung der syrischen Baukunst; sie zeigt sich vornehmlich in der Ornamentik und nimmt stetig zu, um im Verlaufe des fünften Jahrhunderts ihren Höhepunkt zu erreichen. Die vierte Periode endlich fällt zeitlich mit dem sechsten Jahrhundert zusammen, in dem die heterogenen Elemente der früheren Perioden zu einem harmonischen Stil vereinigt erscheinen; die während der drei vergangenen Jahrhunderte stark gesunkene Bautechnik erhebt sich wieder zu einer Vollendung, die an die erste Periode erinnert, ohne sie jedoch wieder zu erreichen.

Ein genaueres Verständnis der syrischen Architektur der dritten und vierten Periode ist erst durch das bedeutende Werk von Butler möglich geworden, in dessen schönen Photographien nicht nur die bereits von de Vogüé mit großer Treue wiedergegebenen architektonischen Formen, sondern auch die Bauarten der einzelnen Gebäude mit der größten Deutlichkeit zu erkennen sind. In der Provinz Arabia ist aus der dritten Periode kaum ein einziges datier-

tes Bauwerk vorhanden, wenn auch mehrere Inschriften von größeren Bauten berichten; erst mit dem Beginn des sechsten Jahrhunderts erscheint eine Anzahl Kirchen, die aber den gleichzeitigen Bauten in Nordsyrien bedeutend nachstehen. Wie Butler richtig bemerkt, hat die spätere Baukunst in der Provinz Arabia oder genauer im Ḥaurân, aus dem allein eine größere Anzahl von datierten Gebäuden der letzten Periode sich erhalten haben, nie dieselbe Höhe erreicht wie in Nordsyrien, was vielleicht mit der Natur des hier ausschließlich zur Verwendung kommenden und schwer zu bearbeitenden Basaltsteines zusammenhängt, wahrscheinlicher jedoch auf einen niedrigeren Grad der Kultur hindeutet. Immerhin war die im Jahre 512 errichtete Kathedrale von Bostra, die Butler nicht mehr gesehen hat, weil sie bereits abgebrochen war, nach der Beschreibung DE Vogüés ein sehr bedeutendes Werk, und ein Teil der Fassade, die ich noch gesehen und photographiert habe, zeigt einen sehr schönen und regelmäßigen Quaderbau, der mindestens demjenigen der zweiten Periode gleichkommt.

Sowohl al-Mšatta wie at-Tûba können wegen ihrer stark orientalisierenden Ornamentik auf keinen Fall früher als das vierte Jahrhundert angesetzt werden; allein die hohe Vollendung ihres Quaderbaues, der zwar einen recht mangelhaften Verband zeigt (Bruno Schulz zu al-Mšatta), aber äußerlich dem Quaderbau von Odruh und al-Kastal kaum nachsteht, sowie auch die sonstige Ausführung dieser Schlösser machen es doch sehr unwahrscheinlich, daß sie in der dritten Periode entstanden sind, in der die Provinz Arabia so arm an architektonischen Leistungen erscheint. Selbst noch unter Diokletian hätte in Arabia, nach den datierten Bauwerken dieser Zeit zu urteilen, eine so vollendete Architektur keinen Platz. es denkbar, daß in einer Zeit, in der ein so roh gebautes Kastell wie Kaşr Bšêr entstanden ist, wenige Stunden davon entfernt ein arabischer Häuptling einen Prachtbau aufführen konnte, der ebenfalls den Typus eines Kastells zeigte, aber eines solchen, den die römischen Machthaber nicht imstande waren nachzubilden? Ich muß daher, trotz allem, was von berufenster Feder darüber geschrieben

worden ist, daran festhalten, daß al-Mšatta und folglich auch at-Tūba im sechsten Jahrhundert erbaut wurden, und zwar, wie die Nachahmung von al-Kastal beweist, aus einer einheimischen Baukunst hervorgegangen sind, wenn auch die Ornamentik fremdartige, wahrscheinlich persische Elemente enthält.

Die von Strzygowski geltend gemachten kunsthistorischen Gründe gegen eine so späte Ansetzung dieser Schlösser sind gewiß von größtem Gewichte und würden entscheidend sein, wenn es nachgewiesen werden könnte, daß al-Mšatta gleichzeitig mit dem Stile seiner Fassade entstanden ist. Aber selbst ein oberflächlicher Blick lehrt sofort, daß diese Fassade in ihrer Gesamtheit gar nicht für den Bau, an dem sie angebracht war, komponiert gewesen sein kann. Sie schließt sich in äußerst ungeschickter Weise an die beiden Seitentürme an, nicht einmal die beiden Enden sind in gleicher Weise gebildet; das hier nach unten gekröpfte Gesimse ist auf der einen Seite kürzer wie auf der anderen und stößt beide Male in recht unschöner Weise an verschiedenen Punkten des Zickzackgesimses an. Diese Fassade scheint vielmehr aus älteren, verschiedenen Kunststilen entnommenen Elementen zusammengesetzt zu sein; dem vermutlich ganz orientalischen Zickzackmotiv ist ein diokletianisches Gesimse einfach aufgesetzt, ohne daß auch nur ein Versuch gemacht worden wäre, sie miteinander organisch zu verbinden. Es ist ein aus unvergleichlich schönen Bestandteilen zusammengesetztes Gebilde, wie es dem Geschmack oder der Geschmacklosigkeit eines halbbarbarischen Araberfürsten entsprechen mochte; etwas Analoges haben die Nabatäer in ihren Hegrgräbern geschaffen, in denen einheimische, ägyptische und hellenistische Elemente zu einem Mischstile vereinigt sind.

Für meine Datierung der Schlösser lassen sich aber auch positive Gründe beibringen. Bekanntlich erwähnt der arabische Historiker Hamza von Isfahân in seinem Verzeichnis der rassanidischen Fürsten eine Anzahl Bauwerke, die von ihnen errichtet seien, wobei er unter Ğabala ibn al-Hârit, der gewiß kein anderer ist als der Vater des zur Zeit Justinians lebenden Phylarchen al-Hârit ibn Ğa-

bala (Aretas), al-Ķanâţir (die große, von Norden her über Der'ât führende Wasserleitung), Odruḥ und al-Ķasṭal anführt. Wenn auch Ḥamza selbst recht wenig vertrauenswürdig ist, so beweist die Aufzählung so vieler in der Belķâ und der Wüste gelegener Schlösser, die ihm selbst gewiß nicht weiter bekannt waren, daß er sie einer alten Quelle entnommen hat, deren Zuverlässigkeit durch die Wiederauffindung vieler dieser Namen, wie Da'ğân, Ḥafîr, Ubair (wohl = Bâjer) auf das glänzendste bestätigt worden ist. Wir dürfen also jene Angabe nicht ohneweiteres verwerfen, wenn auch der Ausdruck 'bauen' selbstverständlich nur im Sinne von 'Wiederaufbauen' verstanden werden kann.

Es scheint nun, daß der kleine Bau an der Nordseite des Lagers von al-Kastal, das sogenannte Prätorium, doch nicht ursprünglich zu dem Kastell gehört. Daß der Kommandant einer derartigen Festung außerhalb derselben gewohnt hätte, ist kaum denkbar; dazu kommt die geringe Stärke der Mauer (70 cm) und die schwachen Dimensionen des Turmes, die gegen einen Angriff ganz unzureichend sind. Vor allem aber tragen die kleinen Säulen der Turmgalerie Kapitelle von ausgesprochenem byzantinischen Typus, können also nicht aus dem zweiten Jahrhundert stammen, dem das eigentliche Kastell zweifellos angehört. Ich glaube vielmehr, wir haben hier ein rassanidisches Schlößchen, das, wenn die oben erwähnte Angabe Hamzas richtig ist, etwa um das Jahr 400 von Gabala erbaut wurde, und zwar mit Materialien, die dem Kastell entnommen waren; der daran sitzende Turm hat genau denselben Durchmesser wie die Ecktürme des Kastells, aber eine etwas geringere Mauerstärke. Es ist auch bemerkenswert, daß die Turmkammer, in der hier eine Wendeltreppe liegt, in ähnlicher Weise exzentrisch zum äußeren Umfang des Turmes angelegt ist wie die Turmkammer des Schlößehens el-Burg im Süden von ed-Dumêr, das laut seiner Inschrift von dem Rassaniden al-Mundir ibn al-Hârit, dem Sohne des oben erwähnten Aretas, (569-582) erbaut wurde (s. Provincia Arabia III, p. 200).

Jetzt ist es klar, wie man dazu gekommen ist, den Grundriß von al-Kastal auf at-Tûba und al-Mšatta zu übertragen. War einmal

das alte Kastell zur Residenz eines Rassaniden geworden, so lag es für dessen Nachfolger sehr nahe, ähnlich angelegte Schlösser für sich zu errichten. Musik mag vielleicht Recht haben, wenn er at-Tûba für älter als al-Mšatta ansieht, weil dieses einen entwickelteren Typus darstelle; zwar erklärt sich die Übertragung des quadratischen Grundrisses von al-Kastal ins Rechteckige bei at-Tûba besser, wenn man letzteres als eine Nachbildung der rechteckigen Nebenhöfe von al-Mšatta betrachtet.

Auch al-Mwakkar dürfte in seiner jetzigen Gestalt ein rassanisches Schloß darstellen, das, wie es scheint, in Form einer Basilika gebaut war; die eigentümlich verzierten Kapitelle werden gewiß nicht früher als im sechsten Jahrhundert entstanden sein. Dagegen scheint das bei den übrigen Schlössern nie vorkommende Wasserreservoir sowie der kleine, in dessen Nähe gelegene und antik aussehende Bau einer römischen Militärstation anzugehören; der hintere Teil des Schlosses war vielleicht ursprünglich ein kleines Kastell, von dem aus man die Wüste bequem überwachen konnte.

Das Fehlen christlicher Symbole an diesen Schlössern spricht nicht gegen die Annahme, daß sie von Rassanidenfürsten errichtet seien, seitdem wir wissen, daß sogar ein Chalife es nicht für notwendig hielt, in der Ornamentik seines Schlosses auf den Islam Bezug zu nehmen. Es wird übrigens auch beabsichtigt gewesen sein, an diesen Schlössern, die alle unvollendet geblieben sind, Bauinschriften anzubringen, auf denen das übliche Kreuz nicht gefehlt haben würde. Einen ernsteren Einwand bieten die in al-Mšatta aufgefundenen Statuen, aber nur, wenn sie Götzen darstellen sollen; waren sie lediglich zur Schmückung der Räume bestimmt, so wären sie kaum bedenklicher, als die Gemälde von 'Amra es sind. Meine früher ausgesprochene Vermutung, es handle sich bei ihnen um Beutestücke etwa aus al-Hîra, würde nur dann zulässig sein, wenn durch eine fachmännische Untersuchung nachgewiesen würde, daß ihr Material verschieden ist von dem beim Bauwerk selbst verwendeten Gestein; wie mir Herr Professor Oskar Wulff mitteilt, scheint mit dem bloßen Auge allerdings kein Unterschied wahrnehmbar zu sein.

Eine Stütze für meine Datierung von al-Mšatta bildet die kurze Inschrift, die auf dem linken Oberschenkel einer der zwei weiblichen Statuen eingemeißelt ist. Es ist zwar noch nicht gelungen, sie ganz einwandfrei zu lesen; man sieht nur السما, vielleicht daß diakritische Punkte über dem - standen und daß noch ein Buchstabe folgte (nach einer Mitteilung Professor Littmanns). Der Artikel ist genau so geschrieben wie auf dem Meilensteine 'Abdulmeliks bei van Berchem, Inscriptions arabe de Syrie pl. 1; die übrigen Buchstaben haben den allgemeinen Typus der dreisprachigen Inschrift von Zebed aus dem Jahre 512 und der zweisprachigen Inschrift von Harrân aus dem Jahre 568 (Waddington Nr. 2464). Da jedoch in den beiden letzteren Inschriften das Alif und das Lâm noch etwas schräggestellt sind, so dürfte die Inschrift von al-Mšatta jünger als die Inschrift von Harrân sein, was mit meiner Datierung in Einklang steht. Freilich wäre es nicht unmöglich, daß diese Schlösser von einem späteren Rassaniden etwa aus dem Anfang des siebenten Jahrhunderts erbaut wurden, und daß Musil p. 148 damit Recht hätte, wenn er in aț-Ţûba das Schloß Ķașr Minâr wiedererkennen will, das von Hamza dem um jene Zeit regierenden 'Amr ibn el-Hârit zugeschrieben wird.

Es ist schon früher bemerkt worden, daß das in der Ruhbe östlich von Haurân gelegene Schlößehen Kaṣr al-Abjaḍ ebenfalls den Typus von al-Kaṣṭal aufweist, wenigstens was die allein gut aufgenommene Umfassungsmauer anbelangt; die daran befindlichen Skulpturen sind denjenigen von al-Mšatta sehr ähnlich und der Bau wird gewiß auch rassanidisch sein. Ich vermute, daß es sich ebenso mit dem Kastell von Sês verhält; es ist kaum anzunehmen, daß die Römer ein befestigtes Lager von dieser Größe so weit in die Wüste hinein angelegt hätten. Der Limes lief direkt südwärts von eḍ-Dumêr über die sogenannten Diyûra und en-Nemâra in der Ruhbe; Sês liegt dagegen über 40 km östlich von dieser Linie, stünde also als Limeskastell völlig in der Luft. In der Nähe des Kastells befindet sich eine Badeanlage, deren Gewölbe aus ähnlichen quadratischen Ziegelsteinen gebaut sind wie diejenigen in al-Mšatta und

at-Tûba. Daß sich der Ziegelbau in Arabia nur an diesen drei Bauwerken findet, ist beachtenswert.

Das kleine Fort al-Mšejiš (p. 115) in der Wüste ostwärts von al-Ķuṭrâni scheint dagegen römisch zu sein (s. meine Anzeige von Arabia Petraea in Heft iv dieser Zeitschrift). Das zwischen 'Amra und Ķaṣr al-Azraķ gelegene Fort al-'Wejned (p. 97, Fig. 78—79) sieht ebenfalls wie ein kleines römisches Kastell aus, trotz seiner unregelmäßigen Anlage, die wahrscheinlich durch die Terrainformation bedingt ist. Derartige kleine Wüstenstationen wurden ohne Zweifel von den arabischen Hilfstruppen der Römer besetzt.

In seiner Abhandlung 'Zur Topographie und Geschichte der Gebiete von 'Amra bis zum Ausgange der Umajjâden' (p. 119—167) hat Musil auf p. 145—148 die Frage über den Ursprung einiger dieser Schlösser erörtert und ist dabei zu Ergebnissen gelangt, die sich im wesentlichen mit den meinigen decken. Seine Zusammenstellung des von Ḥamza genannten 'Leuchtschlosses' Ḥaṣr Minâr mit aṭ-Ṭûba, dessen Mauerwerk aus blendend weißen Steinen aufgeführt ist, habe ich bereits oben erwähnt; auch die Identifikation des Palastes (صَرَّح, nicht عَرَّت zu lesen) as-Sadîr mit al-Mšatta ist nicht unmöglich. Mit al-Ḥafîr hätte wohl das in Arabia Petraea 1, p. 312 beschriebene ķerijat al-Ḥafîre verglichen werden können, das tatsächlich zwischen Da'ǧânîja, Ma'ân und Ḥaṣr Ubajr liegt.

Dagegen können Namen wie at-Tûba und Ubajr, die doch keine Ortschaften, sondern viel später errichtete Schlösser bezeichnen, unmöglich bei Ptolemäus gesucht werden; auch daß Erupa = er-Ruḥbe sein soll, ist zum mindesten äußerst zweifelhaft. Auch sonst ist manches in diesem Abschnitte zu verbessern. So ist auf p. 122 und 129 das Verhältnis der Römer zu den Eingeborenen während der ersten Zeit ihrer Herrschaft nicht ganz richtig dargestellt. Der Gürtel von Festungswerken wurde erst gegen Ende des dritten Jahrhunderts angelegt; in das zweite Jahrhundert können nur die Kastelle von Odruḥ, al-Leǧǧn und al-Kastal gesetzt werden. Erst die zunehmende Schwäche des Reiches und das gewiß mit dem Aufkommen der Sasaniden zusammenhängende allmähliche Vordringen

der Araber im Verlaufe des dritten Jahrhunderts gaben die Veranlassung, die Unmasse von Kastellen und Warttürmen anzulegen, die heute noch den arabischen Limes deutlich bezeichnen. Der späte Ammian (p. 173, Anm. 64) darf für die frühere Zeit überhaupt nicht als Zeuge herangezogen werden. Ferner sind die Ausführungen über das südarabische Reich der Minäer (p. 125 sq.) mit größter Vorsicht zu benutzen; der immerhin geistreiche Versuch, die drei Freunde Hiobs mit heute noch vorhandenen Stämmen in Verbindung zu bringen, scheint der Verfasser p. 172, Anm. 44 selbst nicht ganz ernst zu nehmen. Schließlich findet sich auf p. 128 die ganz falsche Angabe, der nördlichere Teil der alten Provinz Arabia sei zur Palästina Tertia gemacht worden, kurz nachdem im Jahre 358 der südliche Teil zur Palästina Salutaris gerechnet wurde. Der südliche Teil von Arabia wurde vielmehr unter Diokletian abgetrennt und mit Palästina vereinigt; letztere Provinz wurde dann im Jahre 358 in zwei Teilprovinzen gespalten, von denen die südlichere, den abgetrennten Teil von Arabia umfassende zur Unterscheidung von der Hauptprovinz den Beinamen Salutaris erhielt und von dem Jahre 400 an, nachdem die Hauptprovinz noch einmal in Palästina prima und secunda geteilt worden war, Palästina Tertia genannt wurde. Daß der Verfasser allzusehr geneigt ist, echtrömische Festungswerke einer früheren Zeit zuzuschreiben, habe ich in meiner Besprechung von Arabia Petraea bemerkt (s. in Heft iv dieser Zeitschrift); hier werden noch (p. 122) Hirbet al-Fitjân und Kaşr (Riğm) al-'Âl (auch ar-Rwêha gehört wahrscheinlich hierher) falschlich für vorrömisch erklärt, obgleich sie ihrer ganzen Anlage und Bauart nach zweifellos in den Zusammenhang der Limesbefestigungen gehören.

Abgesehen von derartigen kleinen Irrtümern und gewagten Aufstellungen verdient dieser Abschnitt das höchste Lob. Der Verfasser legt Zeugnis ab von einer erstaunlichen Belesenheit, namentlich, wo es sich um die arabischen Stämme und ihre Phylarchen handelt, und seine Arbeit enthält eine nahezu vollständige Zusammenstellung des darauf bezüglichen Materials. Er beginnt mit einer topographischen Einleitung über die Wasserläufe und Verkehrswege

(p. 119-123); die Übersicht der letzteren bildet eine wertvolle Ergänzung zu dem entsprechenden Abschnitt in Arabia Petraea 1, p. 20 sqq. Es folgt ein historischer Überblick über das Gebiet von 'Amra von den frühesten Zeiten an bis in die Abassidenzeit. werden die alttestamentlichen und keilinschriftlichen Nachrichten herangezogen (p. 123-127), der Verfasser geht dann zu dem Nabatäerreich und dessen Besitzergreifung durch die Römer über (p. 128 -129); dieser Abschnitt erscheint als der am wenigsten gelungene, namentlich wird die für die ganze fernere Entwicklung des Landes maßgebende römische Herrschaft nicht ins rechte Licht gesetzt. Dafür entschädigt uns der Verfasser in vollstem Maße durch seine glänzende Darstellung der arabischen Phylarchen und der zu ihrer Zeit unter den Arabern herrschenden Kulturverhältnisse (p. 130-150) sowie auch durch seine ausführliche Zusammenstellung sämtlicher auf dieses Gebiet sich beziehender Nachrichten der muhammedanischen Schriftsteller (p. 150-167).

Aus dem, was über die Phylarchen des vierten und fünften Jahrhunderts mitgeteilt ist, ersieht man deutlich, daß keiner von ihnen eine auch nur entfernt so mächtige Stellung eingenommen hat wie die Rassaniden des sechsten Jahrhunderts und auch wohl kaum in der Lage gewesen wäre, Prachtbauten wie al-Mšatta und at-Tûba Selbst die Königin Mâwîja, die sich allein mit den Rassaniden vergleichen ließe und die es sich sogar erlauben konnte, ihre Plünderungszüge bis nach Palästina und Phönizien auszudehnen, hätte gewiß nicht so nahe an der römischen Grenze gebaut, wo sie so leicht einem Angriff ausgesetzt war. Dagegen treten die rassanidischen Oberphylarchen in einer Weise hervor, daß man notwendig erwarten muß, sie hätten ihrer Macht auch durch palastartige Bauwerke sinnfälligen Ausdruck zu geben versucht; und da ihre offizielle Stellung ihnen alle Mittel und Vorbedingungen dazu gewährte, so wäre es im höchsten Grade auffallend, wenn gerade sie in demjenigen Gebiete nichts gebaut hätten, in dem sie weit mehr zu Hause waren als irgendeiner ihrer Vorgänger.

In dem letzten Teile seiner Abhandlung, der von der islamischen Zeit handelt, sucht Musik die Schlösser des 'Amragebietes in der arabischen Literatur nachzuweisen; in einigen Fällen, wie bei dem ausdrücklich genannten al-Mwakkar, ist ihm das auch gelungen, bei den meisten ist es jedoch sehr zweifelhaft. Wenn z. B. der Chalife Walid II sich im Tale al-Radaf aufhielt, so ist damit nicht erwiesen, daß er gerade im Schlosse at-Tûba saß, das ja nur zum kleinsten Teile fertig ausgebaut war und auch damals eine Ruine gebildet haben wird. Dagegen dürfte das sehr feste Kastell al-Harâni in dieser Zeit eine Rolle gespielt haben, wenn auch der Name sich nirgends nachweisen läßt; die p. 158 erzählte Geschichte von al-Walîd und Aš'ab paßt am besten zu diesem Schlosse, denn nach Gray Hill (Quarterly Statement, 1896, p. 33) liegen zwei tiefe wäre nicht بثر Zisternen im Innern des Gebäudes und das artikellose so auffallend, wenn es sich um mehr als eine gehandelt hätte; auch die Drohung, den Boten vom Dache des Schlosses hinabwerfen zu lassen, erscheint verständlicher bei einem Bau, dessen Dachzinnen wie hier durch Treppen zugänglich waren.

Die Ausstattung des Textes wie auch der Tafeln ist eine überaus glänzende und macht der k. k. Hof- und Staatsdruckerei alle Ehre; vor allem aber sind wir der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften zu Dank verpflichtet, deren hochherzige Initiative das Zustandekommen dieses Werkes in erster Linie ermöglicht hat. Hierbei ist der Obmann der nordarabischen Kommission Hofrat David Heinrich Müller in hervorragender Weise tätig gewesen, und ihm allein gebührt das Verdienst, die Bedeutung Musils zuerst erkannt und ihm seine Erfolge ermöglicht zu haben, wie ihm denn auch die Wahl Mielichs zu verdanken ist. Die eigentlichen Schöpfer des Werkes sind aber Mielich und vor allem Musil selbst, ohne dessen unermüdlichen Eifer und wissenschaftliche Begeisterung wir von den hier gebotenen Herrlichkeiten nichts wissen würden.

Bonn, Juni 1907.

R. Brünnow.

Annali dell' Islām, compilati da Leone Caetani, principe di Teano. Vol. 1. Introduzione. Dall' anno 1—6 H. Milano 1905. — Vol. 11. Dall' anno 7—12 H. Con tre carte geografiche, due piante, parecchie illustrazioni e l' indice alfabetico dei volumini 1 e 11. Tomo 1 [dall' anno 7—11 H.] ib. 1907 (xvi. 740 und xxviii. 719 Seiten in Quarto).

In diesen beiden stattlichen Bänden, deren zweiter nur die erste Hälfte des zweiten Teiles bildet,1 haben wir den Anfang eines Werkes, das die gesamte Überlieferung über die Geschichte des Islams im Mittelalter, aber auch deren wissenschaftliche Kritik geben soll. Der einer der ältesten und angesehensten römischen Adelsgeschlechter angehörende Verfasser verwendet darauf sehr viel Fleiß, Gelehrsamkeit und Geist, sowie reiche Geldmittel. Er läßt durch tüchtige Gelehrte im Orient Handschriften aufsuchen und kopieren, trägt die Kosten der glänzenden Herstellung und verteilt die Exemplare freigebig an die Mitforscher. Das Werk ist ungemein groß angelegt. Nach dem Plane gegenüber dem Titel des ersten Bandes sollte es in neun Bänden die Geschichte bis 922 d. H. führen. Daß das nicht möglich, hat der Verf. aber bald eingesehen: der Plan neben dem Titel des zweiten Bandes sieht zunächst fünf Bände für die Zeit bis 86 vor und verzichtet einstweilen auf genauere Bestimmung für die folgende Zeit. Durch kürzere Fassung der Erörterungen und durch Ignorierung von Quellen, die offenkundig ganz sekundär sind,2 wird er zwar viel Raum gewinnen können, aber ob auch ein sehr langes Menschenleben hinreichen wird, die gestellte Aufgabe zu lösen, das ist mir recht zweifelhaft.3 Aber schließlich ist jeder Abschluß eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der andere Halbband wird das Jahr 12 behandeln und umfangreiche Indices bringen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht wäre es auch geraten, auf das Obituarium zu verzichten oder dieses wenigstens auf wirklich hervorragende Männer zu beschränken. In späteren Zeiten mag dann einmal ein mit der nötigen Geduld ausgestatteter Gelehrter das gesamte nekrologische Material separat zusammenstellen.

Der erste Band trägt denn auch das Motto aus dem Faust: Ach Gott! Die Kunst ist lang, Und kurz ist unser Leben.

solchen Annalenwerkes willkürlich, und mag dieses einst abbrechen, wo es sei, es wird für die Wissenschaft ein monumentum aere perennius bleiben.

Wenn Jahrbücher des Islāms, buchstäblich genommen, erst mit der Higra beginnen können, so muß ein Werk wie das Caetanis doch auch die Vorgeschichte berücksichtigen. Wir erhalten so in der Introduzione eine sorgfältige Untersuchung der Verhältnisse, unter denen und auf deren Veranlassung Muhammed als Prophet auftrat, und seine Geschichte vor der Auswanderung nach Jathrib. Der Verf. zeigt in der Beurteilung religiöser Entwicklungen1 eine Unbefangenheit, einen streng kritischen Sinn, die bei dem Sproß einer Familie, die mindestens einen Papst<sup>2</sup> und eine ganze Reihe von Kardinälen gestellt hat, ganz besonders zu rühmen ist, aber er hat dabei ein lebendiges Verständnis für solche Dinge und ist fern von der Mißachtung oder gar dem Hasse manches Freidenkers gegen alle historische Religion. So wird er der eigenartigen Psyche Muhammeds gerecht. Daß er in deren Darstellung jedes Rätsel lösen sollte, kann man freilich von ihm so wenig verlangen wie von irgendeinem seiner Vorgänger und Nachfolger.3 Vielleicht will er die verschiedenen Stadien der inneren

> Mir wird bei meinem kritischen Bestreben Doch oft um Kopf und Busen bang. Wie schwer sind nicht die Mittel zu erwerben, Durch die man zu den Quellen steigt! Und eh' man nur den halben Weg erreicht, Muß wohl ein armer Teufel sterben.

- <sup>1</sup> Vgl. z. B.: "Cosi dalle semplici parole si piene d'affetto per gli uomini e di fede in Dio del povero ed umile predicatore di Nazaret siamo venuti dopo lunga evoluzione a quegli spettacoli stupendi, grandiosamente tcatrali, ai quali assistono i pellegrini cattolici nel gran tempio pagano di San Pietro in Vaticano (2, 547). So könnte sich freilich auch ein orthodoxer Protestant allenfalls ausdrücken, aber auch über Jesus und Paulus redet der Verfasser als reiner Historiker.
- <sup>2</sup> Bonifacius viii. (1294—1303); vielleicht auch schon Gelasius ii. (1198—1199). Ich verdanke diese Angaben der Freundlichkeit Bresslaus.
- <sup>3</sup> Ich muß bekennen, daß ich an die Ausführung eines Lieblingsplans, die Geschichte der Chalifen etwa bis gegen Ende des dritten Jahrhunderts d. H. zu schreiben, hauptsächlich darum nie ernstlich herangetreten bin, weil ich mich in reiferem Alter nicht mehr an die Charakteristik Muhammeds wagte, die ich in der Keckheit jugendlicher Jahre zu unternehmen keine Scheu gehabt hatte.

Geschichte Muhammeds auf seinem heimischen Boden etwas genauer bestimmen, als es uns möglich ist; so, wenn er ihn erst längere Zeit, nachdem er schon als Prophet aufgetreten war, das Bewußtsein gewinnen läßt, der Gesandte Allahs zu sein. So stellen ja auch neuere Forscher bei Jesus gern mit zu großer Sicherheit Wandlungen fest für die kurze Zeit seines Wirkens, über die wir überhaupt Nachrichten haben. Einen Anstoß entfernt Caetani etwas gewaltsam: er erklärt die temporäre Anerkennung der mekkanischen Göttinnen durch Muhammed für unhistorisch. Es wäre aber doch undenkbar, daß muslimische Tradition uns diesen Vorgang und den Wortlaut der beiden vom Satan eingegebenen Korānverse berichtete, hätten da nicht Tatsachen vorgelegen. Darauf, daß Ibn Sa'd 1, 1, 137 für die Geschichte einen ganz anderen Isnad hat als den von Caetani bemängelten bei Tab. 1, 1192, will ich nicht einmal Gewicht legen; die Sache scheint mir für sich zu sprechen. Spätere haben dies Argernis abgeleugnet oder (wie Ibn Hišām) verschwiegen: aber was bedeutet das für uns?

Wie aus dem gottbegeisterten Prediger, sobald er in Medīna Fuß gefaßt hatte, rasch der weltliche Herr und geniale Politiker wurde, ohne daß doch in seinem Inneren ein wirklicher, bewußter Bruch stattgefunden, zeigt uns der Verf. vortrefflich, soweit das überhaupt möglich ist. Vielleicht stimmt nicht jeder hierauf bezügliche Satz im ersten und zweiten Bande genau zusammen, aber das ist einem so schwierigen Problem gegenüber durchaus nicht zu tadeln. Die Hauptsache bleibt, daß Muhammed auch bei den mancherlei Anordnungen und Taten, die unser moralisches Gefühl schwer verletzen, das Bewußtsein nicht verlor, das Werkzeug seines Gottes zu sein, eines Gottes, der allerdings selbst recht menschliche Schwächen hatte. Und dann sagt Caetani mit Recht: ,È piu facile morire santo sulla croce o sul rogo, che morire santo sul trono dopo una lotta titanica contro nemici spietati e perversi. La figura di Maometto perdè in bellezza, ma guadagnò in forza' (1, 215). Übrigens liegt auch dem altisraelitischen Prophetentum harte Gewaltsamkeit nicht fern, die nicht immer der reinsten Religiosität entspringt; das

zeigen am besten die großartigen Legenden von Elia und Elisa (2 Kge 2, 23 f.!), so wenig historisch deren Einzelheiten sein mögen. Und liest man die Worte Jesaias 22, 16 ff., so möchte man wohl vermuten, daß auch dieser große Prophet, wenn Herrscher geworden, nicht in jeder Hinsicht santo geblieben wäre. Einen Mann wie Muhammed einigermaßen zu verstehen, dazu kann für uns eben das A. T. manches, das N. T. nur sehr wenig beitragen.

Der Verf. nimmt an, daß Muhammed nicht einem echt goraisitischen Geschlecht Hāšim angehört habe, sondern ganz niederer Herkunft gewesen sei. Dem muß ich entschieden widersprechen. Es wäre kaum denkbar, daß der Prophet mehr als zehn Jahre<sup>1</sup> in Mekka den Gottesdienst und die Sitten der Väter heftig hätte schmähen können, ohne persönlich ernste Unbill zu leiden, wenn er nicht ein Qoraišit gewesen wäre, den zu schützen seine Familie durch die Gesetze der Ehre verpflichtet war. Und daß er zu den Hāšim und diese zu den guten Geschlechtern Mekkas gehörten, wird durch Verse von Zeitgenossen verbürgt, deren Echtheit nicht wohl zu bestreiten ist.2 Schon daß ihn A'šā in dem bekannten Gedichte ,Sohn Hāšims' nennt (s. Thorbeckes Ausgabe in den Morgenl. Forschungen für Fleischer 253 v. 13), genügt im Grunde zum Beweise, daß die Tradition hier Recht hat. Aber wir haben dafür noch manche andere Zeugnisse dieser Art. Als Hamza, Muhammeds Oheim, gefallen war, fordert Ka'b b. Mālik die Hāšim auf, sich zu fassen (صبر) Ibn His. 633, 3 v. u. Die Banū Hāšim und die Banū Muttalib griffen gemeinsam ihren nahen Verwandten Otba an, sagt dessen Tochter Hind Ibn His. 536, 14 und konstatiert damit erstlich, daß die Muttalib wirklich ein besonderes Geschlecht waren, und zweitens, daß sie als nahe Verwandte (هط) der 'Abd Sams galten, ganz wie die Über-

Diese Zeitbestimmung ist gesichert durch den oft zitierten Vers Ibn Hišām 350, 6, der wahrscheinlich von einem Zeitgenossen herrührt, jedenfalls alt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein wenig Gefühl für die Unterscheidung echter und tendenziös gefälschter Poesie glaube ich immerhin auf diesem Gebiet zu haben. Sollte übrigens auch einer oder der andere dieser Verse anfechtbar sein, so bleiben doch noch genug unverdächtige übrig.

lieferung angibt.¹ Das schöne Gedicht der Qutaila auf ihren von Muhammed hingerichteten Bruder Nadr hebt hervor, daß jener von Vater- und Mutterseite guter Abkunft sei² Ibn His. 539.³ Einen feindlichen Vetter des Propheten bezeichnet Ḥassān 37 und 80 als einen ganz elenden Sproß der edlen Hāšim; ähnlich behandelt er (97, 5 ff.) den Hāšimiten Abū Lahab, welchen im Korān auf ewig gebrandmarkten Mann die Überlieferung sicher nicht als Oheim Muhammeds bezeichnet hätte, wenn er das nicht wirklich gewesen wäre. Vgl. ferner Ḥassān 40 == Ibn His. 799; Ḥassān 97 paen. und besonders noch

Hassān 91, 12 — Ibn His. 938, 10, welcher Vers zugleich sichert, daß die Mutter, Großmutter oder sonst eine Ahnfrau Muhammeds aus Jathrib stammte, daß dieser also noch einen besonderen Grund hatte, sich dorthin als zu seinem اخوال zu wenden. — Daß wir von seinen Eltern nichts Sicheres wissen, nimmt Caetani gewiß mit Recht an. Der Vater, den die Überlieferung 'Abdallāh nennt, mag in Wirklichkeit 'Abdallāt oder sonst wie geheißen haben, aber unmöglich ist die Richtigkeit jenes Namens doch nicht, denn שברלהי עבראהי יעבראהי ist auf sinaitischen Inschriften ein häufiger Name, und auf griechischorientalischen aus heidnischer Zeit kommt Αβδαλλας vor.

Die überlieferte Gliederung der mekkanischen Familien und Geschlechter wird uns übrigens durch Gedichte in so vielen Stücken bestätigt, daß wir auch manches annehmen dürfen, was in diesen gerade nicht vorkommt. Man beachte nur die häufige Bezeichnung der Qorais als بُوَّق بن غالب. Daß eigentlich nur die als wahre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sonderexistenz der Muttalib bezeugt auch Hassan 35, 16 f. — Den Vers Hinds Ibn His. 637 ult. will ich nicht mit als Beweis der Zugehörigkeit der Häsim zu den Qorais anführen, da er sich, wenn man ihn isoliert betrachtete, auch anders auslegen ließe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die in dem Gedichte ausgesprochene nahe Verwandtschaft Muhammeds mit Nadr muß von weiblicher Seite sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich vermeide es, mehr als ein Zitat für einen Vers zu geben. Nur führe ich zu den Versen Hassäns eventuell auch die entsprechenden Stellen aus Ibn His. an.

Qoraisiten galten, die sich von Qusai ableiteten, wie der Verf, meint. finde ich nirgends. Vielmehr sehe ich eben darin ein Zeichen für die Richtigkeit der Tradition, daß auch die Geschlechter, die dem Muhammeds nicht eng verwandt waren, wie namentlich die hoch angesehenen Machzūm, durchweg eben so gut wie die Kinder Quşais1 als goraišitisch betrachtet werden. Es wiederholt sich hier im einzelnen, was ich zu meiner Verwunderung früher bei den Dichtern über die Verhältnisse der Stämme zueinander gefunden habe, siehe ZDMG 40, 177. Freilich erhalten wir so nur geltende Anschauungen über die Gliederung der Familien, Geschlechter und Stämme; ihre wirkliche Entstehung ist gewiß vielfach anders gewesen. Am wenigsten darf man die naive, rein genealogische Betrachtung, die ganzen Stammbäume als geschichtlich ansehen. Diese Auffassung ist aber ganz dem streng aristokratischen Sinn der Araber gemäß, die auch der Verf. anerkennt 1, 72.2 Darin, daß er ihnen daneben ,rein demokratische Lebensgewohnheiten' zuschreibt, hat er auch ganz Recht, denn der angesehenste und reichste Beduinenhäuptling lebt nicht viel besser als der ärmste Stammesgenosse, und wenn die wohlhabenden Kaufleute Mekkas wenigstens sicher waren, sich jeden Tag satt essen zu können, und sich gelegentlich einen gewissen Luxus gönnen durften, so war doch auch ihr Leben sehr einfach. Nicht aber kann ich bei den Arabern mit dem Verf. (242, Note 3. 432)

¹ Über diese vgl. z. B. Ḥassān 95. 96. Ich bin sehr geneigt, Quṣai für eine historische Person zu halten; dann war er aber nach den kaum zu mißdeutenden Angaben der Überlieferung ein Fremder, ein Odhrī, der es in Mekka zu Ansehen brachte. Die, welche sich von ihm ableiteten, brauchen nicht alle leibliche Abkömmlinge von ihm gewesen zu sein. Die übertragene Anwendung des Ausdrucks "Kinder" (اولاد, بنو) ist ja bei den Arabern nicht selten; mit der Zeit gewinnt dann aber meist oder immer die buchstäbliche Deutung jener Bezeichnung die Oberhand.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dazu würde es aber nicht stimmen, wenn er darin Recht hätte, daß nicht jeder Araber seinen Großvater, keiner seinen Urgroßvater kenne (1, 63). Das ist jedoch im Streit mit allem, was ich sonst aus literarischen und mündlichen Quellen nicht bloß von den Arabern, sondern auch von Völkern ähnlicher Lebensverhältnisse weiß, und beruht auf einem Mißverständnis der Worte Doughtys (1, 541): "They cannot speak certainly of anything that was done before their grandfathers days."

irgendwie 'demokratische Tendenzen' finden. Der aristokratische Sinn hängt eng zusammen mit dem festen Gefühl für die Solidarität des Geschlechtes oder Blutes. Dies Gefühl fehlte auch dem Propheten nicht. Sich von seinem Stamme loszusagen (die عجرة), ward seinem Herzen gewiß nicht leicht. Und als er seine Vaterstadt wiedergewonnen, da war es nicht bloß die Politik, die ihn veranlaßte, sich gegen die Stammesgenossen überaus wohlwollend zu beweisen. Die Araber aber fanden diese Parteilichkeit ganz in der Ordnung:

Mit den vielen Legenden, welche uns Muhammeds Geschichte vor der Higra fast ganz vertreten, räumt Caetani gründlich auf, und wir müssen ihm da beinahe durchweg beistimmen. Besonders hebe ich seine Kritik der Erzählung von der Flucht nach Abessinien und der Ächtung der Häsim hervor. Allerdings werden uns auch aus dieser Periode zerstreute Einzelheiten berichtet, die wir als historisch anzuerkennen haben: so, daß Nadr den Leuten die Geschichten der persischen Heldensage erzählte (Ibn His. 235), die ihnen begreiflicherweise besser gefielen als die Prophetenerzählungen des Korāns.<sup>1</sup>

Mit der Hiğra kommen wir auf festen Boden; von da an kennen wir die Hauptereignisse von Muhammeds Leben ziemlich genau und beobachten das Entstehen und Wachsen seines weltlich-kirchlichen Reiches. Caetani hebt hier überall das Politische hervor, vielleicht besser und eindringlicher, als es je zuvor geschehen,² aber er läßt meines Erachtens das religiöse Moment zu sehr zurücktreten. Dies ist der allerwichtigste Punkt, in dem ich von ihm abweiche. Schon darin scheint mir, anders als ihm (1, 333 f.), die Überlieferung Recht zu haben, daß sie bei den Bewohnern von Jathrib Bekanntschaft mit jüdischen Ideen voraussetzt, die der Aufnahme eines Propheten günstig waren. Der rege Verkehr mit den Juden konnte ja nicht ohne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine gute historische Grundlage hat auch der Bericht über die abessinischen Ereignisse Ibn His. 221—224, in dem vieles sehr gut zu der ganzen Art des Landes und Reiches stimmt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man möge keinen Vorwurf darin sehen, wenn ich manchmal den Landsmann Macchiavellis zu erkennen glaube.

Wirkung in dieser Hinsicht bleiben, zumal solche Ackerbauer und Baumzüchter von vornherein einen günstigeren Boden für religiösen Einfluß abgaben als die Nomaden und als die Handelsleute Mekkas. Die große Persönlichkeit des Fremden allein hätte schwerlich die beiden durch blutige Fehden bitter verfeindeten Stämme fest geeinigt, wenn nicht die Anerkennung seiner religiösen Autorität den Ausschlag gegeben hätte. Und wenngleich die Araber, die sich Muhammed anschlossen, zunächst dabei nur ihren irdischen Vorteil suchten, zum großen Teil einstweilen sogar noch Heiden blieben, so ist die Zahl der bis zu seinem Tode wirklich Bekehrten doch sicher schon sehr groß gewesen. Der Verf. verkennt die Gewalt, die der Erfolg auf naive Gemüter ausübt, verkennt die ansteckende Macht der religiösen Suggestion. Muhammed selbst mußte — darauf legt Goldziher (brieflich) besonderes Gewicht — in seinen überraschenden Erfolgen die Hand Gottes erkennen und dadurch immer fester im Glauben an seine Sendung werden. Wir können seinen ersten Sieg ziemlich klar beurteilen: die Qorais waren ausgezogen, ihre Karawane zu retten, und hatten nicht daran gedacht, eine Schlacht zu liefern; sie wollten in Bedr nur leben und leben lassen, vor den beduinischen صعاليك als die reichen Gastgeber protzen. Ebensowenig war Muhammeds Schar auf einen ernsten Kampf gefaßt, aber die gebietende Hoheit ihres Führers bewog sie zum hitzigen Angriff, der dem überraschten Feinde trotz seiner Überzahl eine schmähliche Niederlage brachte.1 Von Bedeutung dabei war noch, daß die Medinenser weit kriegsgeübter und kriegslustiger waren als ihre Gegner. Aber dieser unerwartete Sieg konnte jenen Leuten doch nur als Wunder erscheinen, und die Lösung war einfach: die Engel hatten mitgekämpft. Der Glaube, daß bloß Allahs direktes Eingreifen die unmöglich erscheinenden Fortschritte bewirkt habe, wie die Besiegung der jüdischen Stämme, die Rettung des durch die große Koalition belagerten Medīna, die Einnahme Mekkas, die anfangs schon verlorene, durch die Engel wiederhergestellte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die vorzügliche Darstellung Frants Buhls: "Die Vorgeschichte der Schlacht bei Badr" in den *Oriental. Stud.*, 7 ff.

Schlacht bei Hunain, dieser Glaube mußte sich einfachen Geistern überwältigend aufdrängen, um so mehr, als ihm bei den arabischen Heiden keine eigene religiöse Überzeugung kräftig entgegenwirkte. Und der Glaube, daß Muhammeds Sache die Sache Allähs sei, daß man seine Religion annehmen müsse, wurde erst recht befestigt durch die schnelle Überwindung der Ridda. Hier war die angeborene Disziplinlosigkeit der Araber, ihre Unfähigkeit, sich zu großem Tun zu einigen und sich einander unterzuordnen, einer zielbewußten Leitung unterlegen, der zuverlässige Krieger und ein großer Feldherr zu Gebote standen; dazu hatte es bei so ziemlich allen abtrünnigen Stämmen auch treu oder doch neutral gebliebene Männer gegeben. Aber die raschen, meist wenig blutigen Siege über die vereinzelten Stämme zeigten den Arabern handgreiflich die unmittelbare Wirkung des islämischen Gottes, und vollends die schwer errungene Überwindung des einzigen würdigen Gegners, Musailima. Wenn sich nun die eben noch so widerspänstigen und von Haus aus trotz aller Raubsucht und aller Prahlerei im ganzen gar nicht übermäßig heldenhaften 1 Araber massenhaft auf das Ausland stürzten und da wunderbare Siege über die Heere des verwegenen, kriegserprobten Heraklius und die Gesamtmacht des persischen Reiches erfochten, so war dabei freilich auch Beutelust ganz wesentlich beteiligt, aber nicht minder die Überzeugung, für Allahs Sache zu streiten.2 Der in allen Semiten schlummernde Religionseifer war geweckt. Gewiß hoffte die große Mehrzahl der hungergewöhnten Beduinen, in den Kriegen recht viel Güter der Dunja zu erwerben, aber die Aussicht, im Notfall durch den Schlachtentod die ja auch sehr irdische Herrlichkeit der Achira zu gewinnen, beseelte sie ebenfalls. Die Überlieferung sagt offen, die Leute seien in den Kampf gezogen, بين محتسب وطامع, ,teils um Gottes willen, teils aus Beutegier' (Beladhori 107); wir dürfen aber annehmen, daß beide Motive

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das ist wenigstens der Eindruck, den ich aus langjähriger Beschäftigung mit orientalischen und okzidentalischen Quellen gewonnen habe. Nach den 'Antarund ähnlichen Romanen darf man die Beduinen freilich nicht beurteilen.

<sup>.</sup> מלהמות יהוה <sup>2</sup>

in der Brust der meisten Kämpfer zugleich vorhanden waren. Sodann hat, wie zu Muhammeds Lebzeiten, so auch später noch ohne Zweifel seine Schilderung der entsetzlichen Höllenschrecken die Phantasie vieler Hörer gefangen genommen und dem Islam zugeführt. Freilich, großen Rückschlägen hätte der Glaube der Meisten schwerlich standgehalten, aber solche blieben aus, und je bedeutender die Erfolge, desto fester ward die religiöse Sicherheit, die sich stellenweise zum Fanatismus steigerte.1 Ich zweifle gar nicht daran, daß der Erfolg sogar die kühlen Häupter der Qorais zu wirklichen Muslimen gemacht hat, wie ja selbst frühere bittere Feinde des Propheten, z. B. Ikrima, Sohn Abū Čahls, im heiligen Kriege als "Märtyrer" gefallen sind, und halte es für unrichtig, wenn man z. B. die weltlich gesinnten omaijadischen Chalifen geradezu für Ungläubige halten will. Der Islam macht es von der ersten Zeit an seinen Anhängern ziemlich bequem, sich mit dem Himmel abzufinden, und wer nicht besonders zart besaitet war, erlaubte sich leicht auch größere Übertretungen in der Zuversicht, daß Allah seinem Bekenner gern auch das Schlimmste verzeihe. Volle innere Konsequenz im religiösen Fühlen und Denken, die ja - kaum zum Schaden der Menschheit — überhaupt nicht allzu häufig ist, darf man bei alten Muslimen nicht ohne weiteres voraussetzen.

Mit Recht tritt der Verf. den Berichten über die ununterbrochene Ausbreitung von Muhammeds Macht und Glauben mit besonnener Kritik entgegen und beseitigt hier manche Übertreibung. Aber er geht auch hier wieder zu weit. Daß die Linien auf der Karte zu 2, 464 das unmittelbare und mittelbare Gebiet Muhammeds ganz einschließen, bezweiße ich. Eine unbefangene Prüfung seiner uns erhaltenen Schreiben führte doch wohl zu der Annahme, daß sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Was ich hier kurz ausspreche, bezieht sich auch auf die Abhandlung des Verfassers: "La psicologia delle grandi vittorie Arabe" (aus der Rivista Internazionale di scienze sociali e discipline ausiliarie 1907), worin er den Ansturm der Araber auf die großen Reiche als spontane Wirkung der Raub- und Kriegslust mit gänzlicher Ausschaltung des religiösen Motivs erklärt. Diese Darstellung enthält viel Gutes, aber auch manche Übertreibung und Einseitigkeit.

seine Macht oder wenigstens sein Einfluß bis in weit entlegene Gegenden erstreckte. Feste Grenzen, bis zu denen das Wort des Herrschers schlechthin Befehl war, hatte dies Reich freilich noch weniger als andere orientalische, und sicher waren auch im eigentlichen Arabien gewisse Landschaften bei seinem Tode noch ganz unabhängig, selbst wenn dort einige Muslime lebten; erst recht aber die Wohnsitze der Kelb und anderer Stämme der syrischen Wüste. Mit Recht betont der Verf., daß mehrere Stämme, gegen die Abū Bekr Truppen sandte, nicht als Abtrünnige (مرتدّ) zu betrachten sind, da sie vorher noch gar nicht zum Islam übergegangen waren. Aber man darf hier auch aus dem Fehlen von Dokumenten nicht zu viel schließen. Von den Schreiben müssen ja manche verloren gegangen sein. Die Berichte über die kleinen Expeditionen, die Friedensschlüsse und sonstigen Verhandlungen mit einzelnen Stämmen, durch die Muhammed schließlich sein Reich zustande brachte, sind uns ebenfalls längst nicht vollständig erhalten. Das Argumentum e silentio ist auch hier mit allergrößter Vorsicht anzuwenden. Daß Muhammed noch in seinen letzten Tagen auch mit arabischen Heiden in guter Beziehung gestanden habe, kann ich dem Verf. nicht zugeben; dagegen spricht deutlich der Anfang der 9. Süra. Auch darin stimme ich nicht mit ihm überein, daß der Prophet gar nicht daran gedacht habe, seine Herrschaft und seinen Glauben über Arabien auszudehnen. Der von ihm angeordnete Zug, der bei Mūta endigte, und die sich daran knüpfenden, ausgeführten und geplanten, Expeditionen scheinen mir jene Annahme hinreichend zu widerlegen. Und Abū Bekr hätte schwerlich die ungeheuren Feldzüge gegen die fremden Reiche angeordnet, wenn er dabei ganz ohne den Vorgang seines Meisters gewesen wäre. Klare Vorstellungen hat dieser schwerlich von den Verhältnissen der Rum und Faris gehabt, aber wie er seine Hand nach Jemen ausstreckte, so hat er auch keine Scheu davor gehabt, Ša'm anzugreifen. Anzunehmen, daß er sich dabei prinzipiell auf Gebiete arabischer Nationalität beschränken wollte, haben wir keinen Anlaß. War er doch schon in Mekka der gewesen, den Gott als Freudenboten und Warner an alle Menschen للناس كافّة gesandt hatte,

Sūra 34, 27; vgl. Stellen wie Sūra 21, 107. 25, 1. Mekkas Heiligtum ist für die ganze Menschheit للناس gegründet worden, Sūra 3, 90. Nirgends deutet das heilige Buch eine Beschränkung auf die Araber an.<sup>1</sup>

CAETANI kennt genau die neuere Kritik des Ḥadīth, weiß, was wir da Goldziher verdanken, und setzt die Untersuchung auf diesem Gebiete fort. Sehr berechtigt ist sein Mißtrauen, nicht bloß gegen Ibn 'Abbās, den schon Sprenger in seinem ,Life of Mohammad' (Allahabad 1851) a liar nennt, sondern auch gegen Abū Huraira als Urquellen von Hadithen. In der Kritik der Isnade geht er mitunter wohl zu weit und billigt oder verurteilt darum Überlieferungen nach Grundsätzen, die mit denen der muslimischen Traditionskritik zwar nicht identisch, ihnen aber doch einigermaßen analog sind, während für uns eben der Inhalt der Traditionen das eigentliche Objekt der Kritik sein muß. Und ob ein auf Ibn Ishaq zurückgeführter Bericht nur bei Tabarī, nicht auch bei Ibn Hišām steht, oder umgekehrt, das darf, wenigstens allein, für uns kein Grund sein, ihn jenem abzuerkennen. Wissenschaftliche Kritik war es nicht, was bei einem von diesen beiden die Weglassung veranlaßte. Tabarī mußte schon zur Raumgewinnung darauf bedacht sein, manches von dem überreichen Stoff nicht aufzunehmen; übrigens würde ich diesem fleißigen und hochverdienten Kompilator doch keineswegs das Prädikat eines "großen Historikers" (2, 550) zuerkennen.2 - Ganz einverstanden bin ich damit, daß der Verf. den kurzen Bericht des 'Urwa b. Zubair an 'Abdalmalik als eine Quelle ersten Ranges ansieht; ich finde diesen übrigens im allgemeinen klar und verständlich. Günstiger als CAETANI urteile ich über Ibn Kelbī. Ein Mann des 2. Jahrhunderts d. H., der sich die Mühe gab, die Chronologie und Geschichte der Könige von Hīra aus urkundlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das alles spricht dann auch gegen die Auffassung in der oben (S. 306 Anm.) genannten Abhandlung, die Eroberungen seien eine spontane Tat des arabischen Volkes gewesen, die Regierung sei der populären Bewegung nur gefolgt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Viel mehr historische Kritik hatte Belädhorī.

Monumenten zusammenzustellen (Tab. 1, 770),¹ und dabei zu guten Resultaten gekommen ist, darf nicht gering eingeschätzt werden. Daß seine Kritik nicht die der heutigen Wissenschaft war, daß er gar manchmal willkürlich verfuhr, kann sein Verdienst nicht auslöschen.

Selbstverständlich muß ich darauf verzichten, den ganzen Inhalt der beiden Bände systematisch zu besprechen. Ich erlaube mir nur noch einige Bemerkungen über Einzelheiten.

Caetani ist geneigt, sich den Einfall Sprengers anzueignen, عقد sei nicht der wahre Name des Propheten, sondern ein erst in dessen letzter Zeit angenommener, der etwa die Bedeutung "Messias" habe (2, 1, 151). Dem kann ich durchaus nicht beistimmen. "gepriesen" ist als einfacher Name so wenig auffällig wie die gleichbedeutenden und "wirden Grund, zu bestreiten, daß schon andere, die uns genannt werden (Ibn Doraid, Ištiqāq 6), Muhammed hießen, und der Verf. führt ja selbst die zu den Anṣār gehörenden Brüder Maḥmūd und Muḥammed an (2, 20 und sonst). Wäre عند ein Beiname, so hätte er in dieser Sprachperiode auch kaum den Artikel entbehren können; vgl. den angeblichen Beinamen des jugendlichen Muhammed der Art, Buchārī 2, 389, 16 f.

Auffallend ist mir, daß Caetani nicht glauben will, daß 'Abbās bei Bedr auf seiten der Gegner gestanden habe. Würe das nicht notorisch gewesen, so hätte die gutgesinnte Überlieferung sicher nichts davon gebracht. Die Unbequemlichkeit, die ihr diese Tatsache bereitete, erhellt namentlich aus dem Artikel bei Ibn Sa'd 4, 1, 1 ff. (welcher Artikel übrigens an Verlogenheit recht Bedeutendes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In meiner Tabarī-Übersetzung 23 f. habe ich aus Versehen das Verfahren seinem Vater Muhammed beigelegt.

aus älterer Zeit Ibn Doraid, Ištiqāq 263, 19. محمود عدم aus älterer Zeit Ibn Doraid, Ištiqāq 263, 19. منتقب schon nabatäisch.

— Daß die Gegner den Muhammed منتقب ,Tadelnswert' nannten, Ibn His. 233 ult. 234, 5. 300, 9; Buchārī (Ккень) 2, 389 paen., ist als historisch anzusehen, so bedenklich die genannten Stellen sonst sein mögen. In dem Verse Ibn Hiš. 517, 14 hat für das jedenfalls durch muslimische Korrektur eingesetzte حليم gestanden.

leistet). Daß 'Abbās ein grimmiger Feind seines Neffen gewesen, braucht man darum noch nicht anzunehmen. Der reiche Mann war mit ausgezogen, um seinen Anteil an der syrischen Karawane vor den wegelagernden Muslimen in Sicherheit zu bringen, dann mit den Genossen zum fröhlichen Tun gen Bedr geritten und vor dem Schicksal "mitgefangen, mitgehangen" nur mit knapper Not gerettet worden. Übrigens halte ich jetzt das Auftreten des 'Abbās bei der ersten ernstlichen Verabredung mit den Leuten von Jathrib (1, 318) für eine Erdichtung zu Ehren seiner Nachkommen.¹ Dagegen nehme auch ich an, daß er und Abū Sufjān die Hauptpersonen bei den Verhandlungen waren, welche die friedliche Einnahme Mekkas bewirkten.

Daß der abessinische Unterkönig Abraha bei dem Zuge, der nach den Zeugnissen im Hudhailiten-Dīwān nr. 56 und 57<sup>2</sup> allerdings Gebiete berührte, die nicht sehr weit von Mekka lagen, einen wirklichen Elefanten mitführte, brauchen wir nicht zu bezweifeln (1, 123). Der Hönig von Aksūm hatte ja nicht lange vorher mit vier zahmen Elefanten geprunkt (Malalas 2, 195, ed. Ox.).<sup>3</sup>

Über Maslama, den die Gläubigen mit verächtlichem Diminutiv Musailima nennen, haben wir leider sehr wenig brauchbare Angaben und sehr viele Erdichtungen. Der energische Widerstand, den seine Anhänger, die tapferen Bauern von den Ḥanīfa, den Muslimen leisteten, spricht dafür, daß er wenigstens kein gemeiner Betrüger war. Es ist nicht ausgeschlossen, daß er selbst an sein Prophetentum geglaubt hat, und auch nicht, daß er aufgetreten ist, ohne noch von Muhammed zu wissen. Tulaiḥa, der auch als Inspirierter den Leuten Abū Bekrs entgegentrat, dann aber seinen Frieden machte, ein guter Muslim ward und sich im persischen Kriege als Kämpfer und Führer auszeichnete, war vielleicht von Haus aus ein

 $<sup>^{1}</sup>$  Anders als ZDMG 52, 23. Im übrigen verweise ich auf meine Ausführungen da S. 21 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. dazu Wellhausen, Skizzen 4, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Zähmung einzelner afrikanischer Elefanten, die ja auch in zoologischen Gärten gelingt, sichert allerdings noch nicht völlig die Möglichkeit, diese Gattung überhaupt zu wirklichen Nutztieren zu machen wie die indische.

Wahrsager (كاهن) und überzeugte sich schließlich von der Unzuverlässigkeit oder der Lügenhaftigkeit seiner Ginns. Mit der Prophetin Sağāḥ kann es sich ähnlich verhalten haben. Natürlich gebe ich das alles nur als unbeweisbare Vermutungen.

Ich folge nach wie vor dem Ja qubī, der allerlei entlegene Quellen benutzt hat, wenn er angibt (2, 49. 52), daß die Nadīr und Quraiza zum Judentum übergetretene Araber von den Lachm und Gudhām gewesen seien; s. meine Darlegung ZDMG 38, 158. Ich füge noch hinzu, daß jene Stämme nach allen Nachrichten ganz arabischen Charakter zeigen und bei ihnen fast nur arabische Personennamen vorkommen. Arabische Hadarīs hatten der jüdischen Propaganda ja wohl auch mindestens ein ebenso günstiges Feld geboten, wie nichtsemitische Stämme Abessiniens, deren Abkömmlinge sich noch heute zum Judentum bekennen.

Ich finde keine Veranlassung, zu bezweifeln, daß Muhammed die Idole in Mekka sofort nach dessen Einnahme zerstören ließ (2, 421). Ahnlich verfuhr er ja überall. Den Thaqīf gegenüber hielt er an der entsprechenden Bedingung fest, auf die Gefahr hin, daß sich darüber die Verhandlungen zerschlagen möchten, soviel ihm auch an ihrer Unterwerfung liegen mußte.

Daß die 'Odhra ,im äußersten Norden' wohnten (2, 444, 446), ist nicht ganz genau, obwohl sie Tab. 1, 1092, 15 f. — Azraqī 64, 10 in die أشراف الشأء gesetzt werden.¹ Sie lebten gar nicht sehr weit nördlich von Medīna, hauptsächlich in dem weit ausgedehnten Wādilqurā, wo sie vermutlich meist feste Ansiedlungen hatten; s. Bekrī 17, 11. 26, 20 f. und meine Abhandlung über die ghassānischen Phylarchen S. 39. Vgl. noch Agh. 16, 121 ult. und Tab. 1, 1604. 15, wo sie neben den Balī erscheinen. Im Wādilqurā wohnten sie noch zur Zeit des Dichters Ğamīl, Agh. 2, 144, 8 v. u. Dies Wādī scheint übrigens auf Caetanis Karte nicht genau gezeichnet zu sein. Ob es wirklich so weit nach Süden reicht wie auf ihr, weiß ich nicht; jedenfalls zieht es sich dann ziemlich weit nach Norden, jedoch nicht bis zur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies soll wohl dasselbe sein, was sonst مُشارِف الشَّأَم heißt, d. h. die, wenigstens teilweise, von Arabern bewohnten Grenzgebiete Syriens.

Grenze Arabiens. Die Angabe Jaq. 4, 81, 11, daß es zwischen Taimā und Chaibar liege, wird im wesentlichen richtig sein.

Durch den Vers Ḥassāns 24, 7 = Ibn His. 1024, 16, der als tendenzfreie Aussage eines Zeit- und Ortsgenossen sehr viel schwerer wiegt als alle Traditionen, steht fest, daß Muhammed an einem Montag gestorben ist. Er stimmt aber auch zu den anderen Angaben. Der betreffende Montag (8. Juni 632) wäre eigentlich der 13. Rabī i des Jahres 12 d. H., aber bei der Roheit des von Muhammed fixierten Kalenders wird ja auch heutzutage noch der Monatsbeginn nach dem wirklichen Erblicken des Neumondes bestimmt, und man setzt diesen daher oft einen oder zwei Tage zu spät an. In Medīna galt eben jener Montag ungenau als der 12. des laufenden Monats.

Daß Abū Bekr den Titel خليفة رسول الله geführt habe, bezweifelt meines Erachtens Caetani ohne genügenden Grund (2, 537).

Wenn ich dem Verf. mehrfach und auch in wichtigen Dingen widersprochen habe, so betone ich zum Schlusse doch noch einmal ausdrücklich, daß ich den uns vorliegenden Anfang des gewaltigen Unternehmens schon für sich als eine sehr bedeutende Leistung ansehe. Diese Anerkennung wird auch dadurch nicht beeinträchtigt, daß hier und da die Übersetzung arabischer Stellen oder die Transskription arabischer Namen und sonstiger Wörter etwas gegen die Regeln der Grammatik oder doch die sprachliche Tradition verstößt. Bei solchen kleinen Schäden mögen Leute ihre Überlegenheit empfinden, welche eine regelmäßige grammatische Schulung erfahren haben, aber dem Verf. an Geist und besonders an historischem Sinn durchaus nicht ebenbürtig sind.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mochte die Schaltung, die bei den alten Arabern jedenfalls schon seit Urzeiten geübt worden war, noch so ungeschickt sein: ihre Jahresrechnung stand doch hoch über der, welche Muhammed seinen Anhängern aufgezwungen hat, ohne zu ahnen, was er tat.

TH. NÖLDEKE.

W. Max Müller, Egyptological Researches. Results of a Journey in 1904. Washington, D. C. Published by the Carnegie Institution of Washington. June, 1906. 4 + 62 SS., 106 Tafeln.

Die schöne Arbeit, das Resultat eines Aufenthaltes des Verfassers in Ägypten im Jahre 1904, ist nicht nur für die Ägyptologie von großer Wichtigkeit. Ihre Bedeutung liegt darin, daß die veröffentlichten Inschriften die Beziehungen des alten Ägyptens zu Asien und Europa näher beleuchten und insbesondere wichtige Beiträge zur Bibelkunde liefern. Der Verfasser von "Asien und Europa" war ja zu einem derartigen Werke ganz besonders befugt.

Ähnlich wie in seiner "Liebespoesie" hat Müller die gute und für den Benutzer des Werkes bequeme Weise beibehalten, erklärende Notizen schwieriger erkennbarer Zeichen beizufügen, mit derselben Genauigkeit und Kürze. So bieten die autographierten Tafeln und Lichtdrucke sowie die deren Inhalt erörternden Begleittexte nicht nur altes, genau nachgeprüftes Material, sondern auch eine Fülle von Anregendem und Neuem, von dem ich auch die im Tempel von Karnak gefundene Inschrift (p. 37 ff. = Plate 43) besonders hervorheben möchte. Für die Kulturgeschichte interessant ist unter anderem ein vom Jahre 19 des Königs Scheschonk datierter Stein, der in hieratischer Schrift die Weihung eines 5 Stt großen Feldes für den Tempel der Göttin Hathor enthält. Aus der Fülle des Gebotenen möchte ich noch auf die genau verglichenen großen Texte des Menephtah und Amenemheb hinweisen. Wir besitzen nun auch die ,geographischen Listen' Thutmosis п., Amenophis п., Seti 1., Ramses п. und III., Scheschonk I. in zuverlässiger Edition.

Sowohl der Ägyptologie im besonderen, als auch der Bibelforschung und dem Studium des alten Orients überhaupt hat MÜLLER mit diesem Werke einen großen Dienst geleistet.

## Kleine Mitteilungen.

Vimanyu RV 1, 25, 4 , Zorn stillend', , Grimm vertreibend'. — Roth faßte dies Wort als ein Substantivum masc. gen. und übersetzte es durch ,Sehnsucht, Verlangen'. Ähnlich im Anschluß an ihn Grass-MANN ,Sehnsucht, Wunsch'. Der Sinn wäre an sich nicht übel: ,Meine Wünsche fliegen dahin, das Heil zu suchen, wie Vögel in ihre Nester.' Die Voraussetzung ist dabei, daß vimanyu direkt von der Wurzel man mit Präposition vi abgeleitet wäre. Allein - um von allem anderen abzusehen - man c. vi hat niemals die Bedeutung ,sehnen, verlangen, wünschen,' und sehon das erweckt ernste Bedenken. Die indische Tradition sah in dem Worte ein Kompositum von vi mit manyu ,Grimm, Zorn', und sie hat darin zweifelles recht. Ein Adj. vimanyu ,frei von Unmut, Groll' kommt im Kumâras. und Bhâg. Pur. vor. So faßt Sâyana das Wort auch an unserer Stelle, der einzigen des RV. Er sagt: krodharahitâ buddhayah, also meine ,von Zorn freien Gedanken'. Das ist gewiß dem Sinne nach weniger befriedigend als Roths Übersetzung. Die von Zorn freien Gedanken des Beters sind hier schwerlich am Platze. Um den Zorn des Gottes vielmehr handelt es sich deutlich genug nach dem ganzen Zusammenhange. Benfey sagte ziemlich schwach "meine milden", wobei man kaum weiß, was gemeint sein soll; doch ist es deutlich, daß er vimanyu ähnlich wie Sâyana faßt. Geldner gibt das Wort neuerdings durch ,frei von Groll oder Gram' wieder - offenbar im Anschluß an Sâyana (vgl. KARL F. GELDNER, Der Riqueda in Auswahl, erster Teil, Glossar, Stuttgart 1907, s. v. vímanyu).

Die Präposition vi hat in Kompositis in der Tat öfters eine Bedeutung, welche dem a oder an privativum entspricht: vímanas "unverständig, töricht", vímáya "der Zauberkraft beraubt" u. dgl. m. Allein ich denke, daß wir in diesem Falle einige indische Komposita mit a zum Vergleich heranziehen müssen, die so etwas wie kausativen oder faktitiven Sinn zeigen. So heißt z. B. avrká nicht bloß nicht feindlich', sondern auch ,von Feinden befreiend, vor Feinden beschirmend'; açipadá heißt, die çipada genannte Krankheit vertreibend'. Wenden wir das auf unseren Fall an, dann ließe sich für vimanyu die Bedeutung ,vom Zorn befreiend, den Grimm vertreibend' vermuten. Und tatsächlich bedeutet das nahverwandte vimanyuka als Epitheton von darbhá AV 6, 43, 1 ,Zorn stillend' oder ,Grimm vertreibend'. Es wird im Texte selbst deutlich genug durch manyuçámana erläutert (NB. in der zweiten Zeile von V. 1 ist natürlich mit Whitney zu lesen vímanyukaç câyám); Whitney übersetzt es ganz richtig durch ,fury-removing'. Ganz dasselbe bedeutet aber offenbar vímanyu RV 1, 25, 4. Das hinzu zu ergänzende Substantiv ist wohl jedenfalls giras ,die Lieder', von denen unmittelbar vorher die Rede war.

Schon in den beiden ersten Versen fleht der Sänger: (1), Wenn wir ja auch nach Menschenart, o Gott Varuna, dein Gebot verletzen Tag um Tag; (2) so gib uns doch nicht hin der tötenden Waffe des Zürnenden, nicht dem Grimm des Wütenden! Und dann fährt er fort: (3), Zur Gnade möchten wir deinen Sinn, wie ein Wagenlenker das geschirrte Roß, mit Liedern (gîrbhîr) lösen, o Varuna! (4) Es fliegen ja meine zornstillenden (deinen Grimm vertreibenden, sc. Lieder) dahin, das Heil zu suchen, wie Vögel zu ihren Nestern.

Die Lieder, welche den Zorn des Gottes vertreiben sollen, fliegen auf zu ihm, heilsuchend, wie Vögel in ihre Nester. Ich denke, an dem Sinn läßt sich nichts aussetzen. Das Bild ist ebenso urwüchsig naiv und dazu noch schöner als das vorhergehende von dem geschirrten Roß, das ausgespannt wird. Und es schließt sich eng an dasselbe an: die Lieder sollen den Gott von seinem Zorne lösen, wie man ein Roß von seinem Anspann losmacht.

Sprachlich liegt keinerlei Schwierigkeit vor. Wir trennen vimanyu, im Anschluß an die Tradition, und übersetzen das Wort analog dem überlieferten vimanyuka. Der Sinn ist zweifellos noch besser und fügt sich genauer in den Zusammenhang als derjenige von Rothssprachlich kaum haltbarem Übersetzungsversuch.

Noch unhaltbarer ist freilich Ludwigs Übersetzung: 'Denn (hinweg fliegen ja meine Feinde) das Gute zu befördern, dagegen fliegen (andere) gleichsam wie Vögel zu ihren Nestern her'. — Wie man den schönen und klaren Vers so verunstaltet wiedergeben kann, ist mir unverständlich. Aus dem Kommentar, in welchem der Vers als 'sehr unklar' bezeichnet ist, ersehen wir, daß Ludwig vimanyavah durch 'Feinde' übersetzt. Er bemerkt erläuternd: 'vimanyu, dessen Eifer verschieden (von dem meinigen).' Nach unseren obigen Bemerkungen ist diese Ansicht nicht mehr diskutabel.

L. v. Schroeder.

## Dipavamsa und Mahāvamsa.

Von

## R. Otto Franke.

(Schluß.)

## Kap. IV. Gemeinsame Strophen und Strophenteile im Dīpavamsa und Mahāvamsa.

Weiter haben wir dann die Strophen und Strophenteile zu subtrahieren, die dem Dip. und Mahāvamsa gemeinsam sind, denn sie erweisen Strophenform für die betreffenden Stellen der angeblichen gemeinsamen Quelle des Dīp. und Mahāvaṃsa (wenn wir für einen Augenblick die Ansicht von der gemeinsamen Quelle adoptieren). Es genügt hier schon ein auf beiden Seiten übereinstimmender Śloka-Zeilenschluß an den sich entsprechenden Stellen des beiderseitigen Berichtes, um metrische Form des betreffenden Satzes in der Quelle darzutun, oder auch die Tatsache, daß auf beiden Seiten ein und dasselbe Gedankenstück in die Grenzen genau eines Pāda eingeschlossen ist, mögen diese beiden parallelen Padas auch nicht vollständig wörtlich übereinstimmen. Nun ist die Absicht des Mahāvamsa-Verfassers deutlich merkbar, den Wortlaut dessen, was er mit dem Dip. gemeinsam hat (um vorläufig nicht zu sagen: was er aus dem Dip. entnommen hat), nach Möglichkeit zu ändern. Wenn trotzdem so viele übereinstimmende Strophen und Strophenstücke vorhanden sind, so ist Grund genug zu der Überzeugung, daß die Zahl der gemeinsam benutzten Strophen einer Grundquelle oder der im Mah. benutzten Strophen seiner Quelle eine noch wesentlich größere war. Da ferner Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl XXI. Bd. 23

ein Śloka-Schluß oder ein Śloka-Pāda natürlich auf die Existenz eines Śloka schließen läßt, so werden wir den überwiegenden Teil der vorhandenen Pāda- oder Versstück-Übereinstimmungen zwischen Dip. und Mah. noch mit 4 zu multiplizieren haben. Der möglichsten Sicherheit des Resultates wegen führe ich aber diese Rechnung wiederum nicht aus, sondern begnüge mich mit der gefundenen Pada-Zahl der in diesem Kapitel verzeichneten Parallelstellen. Ich habe 356 gezählt. Sicherlich würde aber eine systematische Pāda-Vergleichung zwischen Dip. und Mah. eine wesentlich höhere Zahl ergeben. Ich habe nur die Übereinstimmungen verzeichnet, die mir bei einer obenhin erfolgenden Vergleichung beider Werke aufgestoßen sind. Vielfach habe ich sogar nur die auch von Geiger als parallel angegebenen Partien für meinen Zweck wieder eingehender durchgelesen. Geiger hat also schon viele dieser Einzelentsprechungen notiert (aber nicht alle). Die drei Mindestsummen von Pāda-Zahlen, die wir zu subtrahieren haben, 344, 687, 356, ergeben zusammen 1387 Pādas. Dazu sind aber, wie gesagt, noch die wahrscheinlich zahlreichen übersehenen Pāda-Wiederholungen und die wahrscheinlich zahlreichen übersehenen Pāda-Parallelen zwischen Dip. und Mah. zu zählen; es ist ferner sicherlich ein großer Bruchteil dieser Summe mit 4 zu multiplizieren, vgl. oben. Außerdem wird das Apadana, das größtenteils noch unbekannt ist, noch zahlreiche Parallelen, d. h. also Beweise für weitere Pāda-Entlehnungen des Dip. enthalten, da schon die wenigen uns bekannten Stücke desselben genug solche Parallelen aufweisen. Die Gesamtzahl der Pādas der 1346 Dīpav.-Strophen beträgt zwischen fünf und sechs Tausend. Es wird schwerlich zu hoch gegriffen sein, wenn wir die 1387 schon jetzt gefundenen durch Parallelen und Wiederholungen garantierten Pädas nach dem oben Gesagten auf zwei bis drei Tausend erhöhen und also annehmen, daß mindestens die Hälfte aller Strophen des Dip. niemals andere als metrische Gestalt gehabt hat, daß demnach annähernd sicher auch das angebliche Grundwerk wenigstens zur Hälfte aus Strophen bestanden haben müßte, wenn es bei so bewandten Umständen überhaupt noch ratsam wäre, von einem solchen Grundwerke zu sprechen. Auf jeden Fall war es kein

im Prinzip prosaisches, nur mit vereinzelten Pāli-Gāthās durchsetztes Literaturwerk.

Es wird noch weniger ratsam, an jene prosaische Quelle des Dip. zu denken, wenn wir schließlich sehen, daß auch von den kanonischen Elementen im Dip., von denen ich nachgewiesen habe, daß sie erst in den Dīp. aufgenommen worden sein können, ziemlich zahlreiche in den Mah. mit hinübergewandert sind: so Dīp. 1, 1, f und 2, d; 1, 31, d; 11, 52, b und 59, b1; 111, 5, c2; 111, 7, d2; v1, 18, d; vi, 61, d; ix, 4, c; xii, 1, a + b und xvii, 83, a + b; xii, 5, a + b; 5, d; 13, b; 56; xIII, 39, c; xIV, 55, d; xV, 7, b; 27, d; 34, c; xVII, 31, a; xix, 5, b; xx, 15, b; xxii, 27, c. Hier muß der Mahav.-Verf. den Dip. direkt benutzt haben. Und dabei fällt noch ganz besonders schwer in die Wagschale, daß, wie nachgewiesen, selbst das Procemium beider Werke nicht aus der Atthakatha stammt, wie Geiger, S. 57 f., S. 71 und ähnlich schon Oldenberg S. 2 ff behauptet, sondern vom Dîp.-Verfasser mit Hilfe des Buddhav. zusammengestellt und dann vom Mah. benutzt ist. (S. unten zu Dīp. 1, 1-3). Daß der Dichter des Mahav. den Verfasser des Dip. überhaupt mitbenutzt habe, ist ja übrigens eine gar nicht angezweifelte Tatsache. Auch Geiger gesteht die Möglichkeit zu (Dīp. und Mahāv. S. 2; S. 16).

D. 1, 1, f und 2, d . . . suṇātha me vgl. M. 1, 4, d suṇātha taṃ. Dabei ist zu beachten, daß D. sein suṇātha me dem Buddhav. 1, 80, d entnommen hat, s. oben Kap. 1.

D. 1, 2, a + b pītipāmojjajananam pasādeyyam, zum Teil der angeführten Buddhav. Stelle entstammend, spiegelt sich wieder in M. 1, 4, c janayantam pasādan ca (janayanto in der Ausgabe von Sumangala und Batuwantudawa).

D. 4, b vaṃsaṃ pavakkhāmi paramparāgataṃ vgl. M. 1, 1, c Mahāvaṃsaṃ pavakkhāmi. Das paramparāgataṃ von D. ist Buddhav. 1, 79, b . . . buddhaparamparāgatam entnommen, wie schon das übereinstimmende Metrum auf beiden Seiten beweist, das mit dieser Str. plötzlich die Ślokas unterbricht. Dieses paramparāgataṃ des D.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht ganz sicher.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben Kap. 11, Absatz 2.

aber ist schließlich im M. 1, 3, d mit sutito ca upāgatam wiedergegeben. Gegen die Abhängigkeit des M. vom D. etwas daraus zu schließen ist also gerade das Umgekehrte vom Richtigen.

D. 1, 3, c niddosam bhadravacanam entspricht M. 1, 3, a+b vajjitam tehi dosehi sukhaggahanadhāranam. Auch diese Worte des M. sind sicher viel eher zum Beweismaterial für die Abhängigkeit des M. vom D. zu rechnen, als daß man sie auffassen dürfte als Kritik der alten Aṭṭhakathā.

D. 1, 31, d etc. (s. Kap. 1) dhammābhisamayo ahū auch M; z. B. 1, 32, b; x11, 27, b und 32, b.

D. 11, 52, b und 59, b nāgarājā Maņikkhiko (vgl. Buddhav. v, 15, b und xx, 10, b nāgarājā mahiddhiko): M. 1, 71, b nāgindo Maṇiakkhiko.

D. III, 5, c: die Königsnamen Cara und Upacara, die vielleicht aus Buddhav. XIII, 11, c herauskonstruiert sind (s. oben Kap. I), hat auch M. II, 2.

D. m, 7, d der Name Sudassano (aus Buddhav. xxn, 11, b) auch M. n, 5, a.

D. III, 8, c+d+9, a+b aṭṭhavīsati rājāno, āyu tesaṃ asaṃkhayā.¹

Kusāvatī Rājugahe Mithilāyaṃ . . .

vgl. M. 11, 6 asankhiyāyukā ete aṭṭhavīsati bhūmipā Kusāvatiṃ Rājagahaṃ Mithilañ cāpi . . .

D. III, 41, d bis 42, e:

Candimā Candamukho ca Sivi rājā ca Sañjayo Vessantaro janapati Jālī ca Sīhavāhano

Sīhassaro ca yo dhīro . . .

vgl. M. 11, 12, c+d Nipuro Candimo Candamukho ca Sivisañjayo²
+ 13 Vessantaramahārājā Jālī³ ca Sīhavāhano
Sīhassaro ca . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es kommt mir hier und in ähnlichen Fällen, wo die Worte sich nicht genau decken, darauf an, daß der Sinn in entsprechender Weise durch die Pāda-Grenzen umgrenzt ist und daß also die Vorlage des M. selbst da als metrische zu erweisen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Turnours Ausgabe hat Sirishanchhayo.

<sup>3</sup> Die Ausgabe von Sum. und Batuw. hat cami.

D. III, 43, a + b dveasīti sahassāni tassa puttapaputtakā = M. II, 14, a dveasīti sahassāni + 13, d tassa puttapaputtakā.

D. IV, 49, c + d (und v, 22, a + b):

Sabbakāmī ca Sāļho ca Revato Khujjasobhito +50, a (u. v. 23, a) Yaso . . .

genau = M. IV, 57, a + b + c.

D. v, 17, c dasa vatthūni dipesum = M. iv, 11, a.

D. vī, 4, a nāgalatādantakaṭṭhaṃ = M. v, 25, a.

Von D. vi, 6; 7; 10 finden sich eine Reihe Worte wieder in M. v, 27 nur in anderer Gruppierung.

D. vi, 11, d acchā kūṭamhi koṭayuṃ hat sicherlich Beziehungen mindestens des Klangeinflusses zu M. v, 33, d acchā kūṭā nipātayuṃ (da auch e makkhikā madhukaṃ karuṃ M. 33, a + b akaṃsu . . .  $madhu\ makkhik\bar{a}\ entspricht).^1$ 

D. vi, 12, b karavikā madhurassarā vgl. M. v, 34, a + b karavīkā sakuņikā manuňňamadhurassarā.

D. vi, 18, d und öfter (vgl. Kap. i) pasanno buddhasāsane vgl. M. v, 70, d pasanno jinasāsane, beides von Asoka gesagt.

D. vi, 48, c nisīdi pallankavare vgl. M. v, 67, c nisīdi rājapallanke, beides von Nigrodha gesagt.

D. vi, 56, d atthatthakam niccabhattan ca theram vgl. M. v, 71, a atthate<sup>3</sup> niccabhattāni.

D. vi, 61, a und d dakkhiṇadānam dassāma . . . yathāsattim yathābalam (d aus dem Pāli-Kanon entlehnt, vgl. Kap. 1) vgl. M. v, 182, a + b mahādānāni vattentu yathākālam yathābalam.

D. vi, 67, e dīpañ, 69, a laṃkāra-, 70, a pupphañ, vgl. M. v, 182, c + d dīpamālā pupphamālālaṅkāre ca (hi in Sumangalas Ausgabe).

D. vi, 70, c + d . . . karontu pūjam anekarāsiyo vgl. M. v, 184, c + d pūjāvisese neke ca karontu tadahū pi ca.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon von Geiger, Dīpavamsa und Mahāv., S. 16, Anm. 1, bemerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Turnours Ausgabe kuravīkā.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So in beiden Ausgaben.

- D. vII, 1, c bhikkhū asīti koṭiyo vgl. M. v, 187, d asīti bhikkhu-koṭiyo.
- D. vn, 7, d vihāre disvāna pūjite vgl. M. v, 192, a + b passi sabbe vihāre ca nānāpūjāvibhūsite mit offenbar nicht zufälliger Assonanz des Versschlusses.
- D. vn, 8, d satthu buddhassa sāsane + 9, a . . . pariccāgo vgl. M. v, 193, a + b . . . pariccāgo mahāsugatasāsane, wobei es mir nur auf den gleichen Versschluß ankommt.
- D. vII, 16, e paccayadāyako nāma vgl. M. v, 198, a paccayadā-yako ceva.
  - D. vII, 17 yassa¹ puttaṃ vā dhītaraṃ vā urasmiň jātam anvayaṃ pabbājesi cajetvāna so ve dāyādo sāsane
- vgl. M. v, 198, c + d Yo tu puttam dhītaram vā pabbajjāpesi sāsane + 199, a so sāsanassa dāyādo . . . . . . .
  - D. vn, 18, b . . . mahīpati vgl. M. v, 199, d . . . mahīpati.
- D. vII, 19, c sutvāna pituno vākyaṃ vgl. M. v, 201, a pituno vacanaṃ sutvā, wo beiderseits derselbe Gedanke genau einen Pāda ausfüllt. Genau so verhält es sich mit allen vier Pādas von D. vII, 21

paripuṇṇavīsativasso Mahindo Asokatrajo

Sanghamittā ca jātiyā vassam aļṭhūrasam bhave gegenüber M. v, 205, c+d:

Tadā vīsativasso so Mahindo rājanandako + 206, a + b Sanghamittā rājadhītā aṭṭhārasasamā samā.²

- D. vii, 24, b . . . Moggalisavhayo vgl. M. v. 207, d . . . Moggalisavhayo.
- D. vn, 25, a + b pabbājesi Mahādevo, Majjhanto . . . vgl. M. v, 208, a + b pabbājesi Mahādevatthero Majjhantiko pana.
- D. vII, 32, a Kontiputtā ubho therā vgl. M. v, 228, c Kuntiputtā duve therā.
- D. vII, 32, c+d aṭṭhavassamhi 'sokassa parinibbiṃsu . . . vgl. M. v, 229, a+b nibbāyiṃsu Asokassa rañño vassamhi aṭṭhame.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Doch wohl nur Korruptel für yo; vgl auch schon Oldenberg, Dip, S 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Turnours Ausgabe hat  $tad\bar{a}$  statt des zweiten  $sam\bar{a}$ .

D. VII, 35, a + b pahīnalābhasakkārā titthiyā puthuladdhikā vgl. M. v, 230, c + d pahīnalābhasakkārā titthiyā lābhakāraṇā.

D. vII, 56, b  $Kath\bar{a}vatthuppakaraṇaṇ$  und d  $parav\bar{a}dappamaddanaṃ = M.$  v, 279, c + d.

D. vII, 58 arahantānam sahassam uccinitvāna nāyako varam varam gahetvāna akāsi dhammasamgaham

+ 59, a Asokārāmavihāramhi vgl. M. v, 277, c + d:

bhikkhusahassam uccini kātum saddhammasangaham. +- 278, a + b tehi Asokārāmamhi akā saddhammasumgaham, wo es mir namentlich auf die gleichen Pāda-Schlüsse ankommt.

D. vII, 59, c+d navamāsehi niṭṭhāsi tatiyo saṃgaho ayaṃ vgl. M. v, 281, a+b ayaṃ navahi māsehi dhammasaṃgīti niṭṭhitā.

D. VIII, 1, c paccantamhi patiṭṭhānaṃ und 2, c+d sāsanassa patiṭṭhāya paccante . . . vgl. M. xII, 2, a+b sāsanassa patiṭṭhānaṃ paccantesu . . .

D. viii, 7, c + d aggikkhandhopamasuttakath $\bar{a}ya$  . . . vgl. M. xii, 34, c + d aggikkhandhopamam suttam kathetv $\bar{a}$  . . .  $^2$ 

D. vIII, 9, a + b Mahārakkhitathero pi Yonakalokam pasādayi vgl. M. XII, 5, c + d Mahārakkhitatheran tu Yonalokam apesayi.<sup>2</sup>

D. vIII, 9, c+d  $k\bar{a}lak\bar{a}r\bar{a}masuttantakath\bar{a}ya$  . . . vgl. M. xII, 39, c+d  $k\bar{a}lak\bar{a}r\bar{a}masuttantan$  kathesi . . .  $^2$ 

D. vIII, 11, b dhammacakkappavattanam = M. XII, 41, d.2

D. viii, 12, a Suvaṇṇabhūmiṇ gantvāna vgl. M. xii, 44, c Suvaṇṇabhūmiṇ agamā. $^2$ 

D. ix, 2, c+d sīhasaņvāsam anvāya bhātaro janayī duve vgl. M. vi, 9, a + b tena saņvāsam anvāya kālena yamake duve; die Übereinstimmung der Pāda-Schlüsse ist das, worauf es ankommt.

D. ix, 4, c māpesi nagaram tattha vgl. M. vi, 35, a nagaram³ tattha māpesi. D. ix, 4, c + d aber ist unter dem Einfluß von Buddhav. v, 3, c + d entstanden! (vgl. Kap. i).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon bemerkt von Geiger, Dip. und Mah., S. 16, Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon von Geiger, Dip. und Mah., S. 74, Anm. notiert.

<sup>3</sup> Turnours Ausgabe nangaram.

D. 1x, 5, a  $L\bar{a}$  laratthe tahim  $r\bar{a}j\bar{a}$  vgl. M. vi, 36, a  $L\bar{a}$  laratthe pure tasmim.

D. 1x, 30, b hatthapāṇimhi makkhite vgl. M. v11, 42, a + b . . . hatthapāṇimhi upalimpitā.

D. 1x, 44, a ... mam' accaye vgl. M. vIII, 2, b ... mam' accaye.

D. x, 4, b . . . ti vissutā und häufig sonst im D. . . . ti vissuto z. B. xx, 1, b; auch im M. ist dieser Pāda-Schluß nicht selten, vgl. z. B. xx, 1, b Muṭasīvo ti vissuto.

D. x1, 4, c + d anūnāni sattati vassāni Pakundo rajjam akārayi vgl. M. x, 106, Schluß vassāni sattati akārayi rajjam ettha.

D. xi, 5, d saṭṭhi vassaṃ akārayi vgl. M. xi, 4, a+b saṭṭhi vassāni Muṭasīvo rājā rajjam akārayi. Es kommt hier vorwiegend auf den Schluß an, und dazu ist auch D. 4, d nochmals zu vergleichen.

D. xi, 15, a + b Chātapabbatapādamhi veļuyaṭṭhi tayo ahū vgl. M. xi, 10, a + b Cātapabbatapādamhi tisso ca veļuyaṭṭhiyo.

D. xī, 18, a—e hayagajarathā pattā āmalakavalayamuddikā kakudhasadisā nāma . . . .

vgl. M. xi, 14, a—c hayagajarathāmalakyā valayanguliveṭhakā kakudhaphalā pākatikā . . . . ¹

D. x1, 25, a—c Devānampiyatisso ca Dhammāsoko narābhibhā adiṭṭhasahāyā ubho . . . .

vgl. M. x1, 19, a+b Devānampiyatisso ca Dhammāsoko ca te ime dve aditthasahāyā hi . . . .  $^1$ 

+ 34, b+c . . . . . . . . . . . . . . . . . . aruṇavaṇṇamattikaṃ harītakaṃ āmalakaṃ

vgl. M. x1,30, c+d sahkhañ ca nandiyāvaṭṭaṃ vaḍḍhamānaṃ kumārikaṃ + 29, a+b+d adhovimaṃ vatthakoṭiṃ mahagghaṃ hatthapuñjaniṃ ..... aruṇānañ ca mattikaṃ.²

+31, e harītakam āmalakam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon von Geiger, Dīp. und Mah., S. 16, Anm. 1 notiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Getger a. a. O., S. 15 f.

- D. xi, 37, a pañca māse vasitvāna = M. xi, 37, a.
- D. xII, 1 und xVII, 83:

vālavījanim uṇhīsam khaggañ chattañ ca (xvII, 83 chattam kh $^{ullet}$  ca) pādukam

vethanam sārapāmangam bhinkāram nandivattakam

 $(a + b \text{ aus } J\bar{a}t. 530, G. 4 \text{ oder } J\bar{a}t. 538, G. 72! S. Kap. 1) vgl. M. x1, 28$ 

vālavījanim u° khaggam ch° ca p° molipaṭṭam sapāmaṅgam bhiṇkāram haricandanam.¹

- D. XII, 2, a sivikam sankham Gangodakam und XVII, 84, a sivikam sankhavatamsam vgl. M. XI, 31, b sivikan ca mahāraham, 30, c sankhan ca nandiyāvaṭṭam, 30, b Gangāsalilam eva ca.
- D. xII, 2, b adhovimam vatthakotiyam und xVII, 84, b adhovimam vatthakotikam vgl. M. xI, 29, a adhovimam vatthakotim.<sup>2</sup>
- D. xii, 2, d und xvii, 84, d mahaggham hatthapuñchanam = M. xi, 29, b mo hatthapuñchanim.²
- D. xII, 3, a und xVII, 85, a Anotattodakaṃ kājaṃ vgl. M. XI, 30, a Anotattodakañ ceva.
- D. XII, 3, b und XVII, 85, b uttamam haricandanam vgl. M. XI, 28, d (s. ZU D. XII, 1).
- D. xII, 3, c+d und xVII, 85, c+d aruṇavaṇṇamattikam aŭjanam nāgamāhaṭuṇ vgl. M. XI, 29, c+d nāgāhaṭaṃ aŭjanaŭ ca aruṇābhaŭ ca mattikaṃ.
  - D. xII, 4, a-d und xVII, 86, a-d:

harītakam āmalakam (auch Jāt. 495, G. 21, a) mahaggham amatosadham saṭṭhivāhasatam sālim sugandham sukamāhaṭam

vgl. M. xi, 31, c+d harīṭakaṃ āmalakaṃ mahagghaṃ amatosadhaṃ $^3+32$ , a+b sukāhaṭānaṃ sālīnaṃ saṭṭhivāhasatāni ca.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch Geiger S. 16. In Dīp. entspricht haricandanam erst in x11, 3, b und xvii, 85, b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch Geiger a. a. O., S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch von Geiger a. a. O, S. 15, Anm. 2 notiert.

D. XII, 5 aham buddhañ ca dhammañ ca samghañ ca saranam gato (vgl. Dhp., G. 190!)

upāsakattam desemi Sakyaputtassa sāsane (d auch in Apadāna, s. Kap. 1)

vgl. M. xi, 34 aham b° ca dh° ca s° ca s° g°  $u^{\bullet}$  desesim S° s°. 1

In D. xII, 6 klingt einiges an M. xI, 35 an.2

D. xII, 13, a + b sāmaņero ca Sumano chaļabhiñno mahiddhiko (b beeinflußt von Buddhav. II, 204, b etc.³), vgl. M. xIII, 4, c + d Sumanam sāmaņeran ca chalabhiñnam⁴ mahiddhikam.

D. XII, 46, d ... pabbatantaram vgl. M. XIV, 4, d ... pabbatantaram.

D. xII, 51, c—f samaṇā mayaṇ mahārāja dhammarājassa sāvakā tam eva anukampāya Jambudīpā idhāgatā

= M. xiv, 8.5

D. xII, 56, a + b + d:

tevijjā iddhipattā ca cetopariyakovidā
....bahū buddhassa sāvakā

(auch Dīp. vr, 57, und entnommen aus Samy.-Nik.! S. oben Kap. 1, zu vi, 57) = M. xiv, 14, a + b + d:

t° iddhippattā ca cetopariňňakovidā 6 . . . . . . . . . . . . . . . . b° b° s°, 7

und D. XII, 56, c (und VI, 57, c) khīṇāsavā arahanto (aus Samy.-N., s. oben Kap. 1) wenigstens zu vgl. M. XIV. 14, c dibbasotā ca arahanto (Turnour), resp. dibbasotārahanto ca (Sum. und Batuw.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch von Geiger a. a. O., S. 15, Anm. 2 notiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch von Geiger a. a. O., S. 84 bemerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im Dīp. ist dieses Viertel, bezw. onnā oikā, sehr beliebt; vgl. zu 1v, 9, b.

<sup>4</sup> Turnour jalo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch von Geiger, Dip. und Mah., z. B. S. 15, Anm. 2, notiert.

<sup>6</sup> So die Ausgabe von Sum. und Batuw., mit v. l. parīyūya-; Turnours Ausgabe hat pariyūya-.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Auch von Geiger S. 16, Anm. 1 notiert.

- D. XII, 57, b paṇḍit` āyam arindamo vgl. M. XIV, 22, a paṇḍito ti viditvāna.
- D. xII, 57, c desesi tattha suttantam vgl. M. xIV, 22, c suttantam desayī thero.
- D. XII, 58, c+d cattārīsasahassāni saraņam . . . . vgl. M. XIV, 23, c+d cattāļīsasahassehi saraņesu . . .
- $D.\,xII,\,59,d$  gacchāma nagaram puram vgl. M. xIV, 26, b<br/> gacchāma nagaram iti.
- D. XII, 61, c + d gacchasi tvam mahārāja, vasissāma mayam idha vgl. M. XIV, 26, c + d tuvam gaccha mahārāja, vasissāma mayam idha.
- D. xII, 62, d pabbājessāma Bhaṇḍukaṃ vgl. M. xIV, 31, d pabbājema imaṃ iti.
- D. xn, 63, d $\ arahattan$  ca $p\bar{a}puni$ vgl. M. xıv, 33, b $\ arahattan$   $ap\bar{a}puni$ .
- D. XII, 66, b  $p\bar{a}rupite$  ca cīvaraṃ vgl. M. XIV, 49, c cīvaraṃ  $p\bar{a}rupante$  te.
- D. xII, 76, c bhummattharaṇañ jānātha vgl. M. xIV, 51, a+b susādhubhummattharaṇaṃ paññāpethāti bhāsiya.
- D. xII, 84, b abhivādetvā upāvisi vgl. M. xIV, 57, d ekamantam upāvisi (mit demselben Versschluß, worauf es ankommt).
- D. XIII, 1, c+d rājanivesanadvāre mahāsadd' ānusāvayum vgl. M. XIV, 60, a+b rājadvāre mahāsaddam akarum . . .
- D. XIII, 4, e hatthisālam asambādham vgl. M. xv, 1, a hatthisālāpi sambādhā.
- D. xIII, 11, a + b nagaramhā dakkhiṇadvāre nikkhamitvā mahājanā vgl. M. xv, 3, a + b nikkhamma dakkhiṇadvārā mit entsprechendem Pāda-Schluß.<sup>2</sup>
- D. xIII, 12, a+b+c rājuyyānamhi pallankam pannāpesum mahāraham vgl. M. xv, 2, a+c:

tattha thero nisīditvā

rājuyyāne ..... paññāpesum āsanāmi

+ 3 b thero tattha nisīdi ca.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch von Geiger, Dip. und Mah, z. B. S. 15, Anm. 2, notiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Geiger, Dip. und Mah, S. 18, Anm. 4.

- D. XIII, 15, d sāyaņhasamayo  $ah\bar{u} = M$ . xv, 5, d (ahu).
- D. XIII, 16, d ito dūre giribbaje vgl. M. xv, 7, b sāyam dūro ca pabbato.
- D. xIII, 17, a accāsannañ ca gāmantaṃ vgl. M. xv, 8, a purassa accāsannattā.
- D. XIII, 18, a+b+d Mahāmeghavanaṃ nāma uyyānaṃ . . . . . . . . . . . . nātidūre na santike vgl. M. xv, 8, c+d Mahāmeghavanuyyānaṃ nātidūrāti santike.
- D. XIII, 27, a kacci te sukham sayittha vgl. M. xv, 15, a pucchi kacci sukham, vuttham, (v. l. vutte).
- D. XIII, 39, c und öfter (vgl. Kap. 1, zu Dīp. XIII, 32, c) tatthāpi paṭhavī kampi (wohl aus dem Kanon, vgl. Kap. 1, a. a. O.) = M. xv, 28, c und öfter tatthāpi puthavī kampi.
  - D. XIII, 45, a jantāgharapokkharaņī M. xv, 31, c.
- D. xIII, 50, f patiț<br/>țhissam diputtame vgl. M. xv, 35, d patiț<br/>țhissati $bh\bar{u}mipa.$
- D. xiv, 2, a there campakapupphāni vgl. M. xv, 54, c there campakapupphehi.
  - D. xiv, 28, c + d:

Mahāpadumo Kuñjaro ca ubho nāgā sumaṅgalā

- + 29 sovaṇṇanaṅgale yuttā paṭhamaṃ Koṭṭhamālake caturaṅginī mahāsenā saha therehi khattiyo
- +30, c+d samalamkatam punnaghatam nānārāgam dkajam subham = M. xv, 192+193, a+b+194,  $a+b^{1}$  (aber suvanne nangale, pathame Kuntamāļake, mahāseno, samalankatam).
- D. xiv, 46, b dhammacakkappavattanam = M. xv, 218, d. Vgl. schon zu D. viii, 11, b.
- D. xiv, 55, d agamā yena pabbatam (beeinflußt durch Jāt. 455, G. 8, d; s. Kap. 1) vgl. M. xvi, 4. d agā Cetiyapabbatam mit demselben Versschluß.
- D. xv, 4, c+d ciram dițțho mahārāja sambuddham . . . vgl. M. xvII, 2, a ciradițtho hi sambuddho.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch von Geiger, Dip. und Mah., S. 15, Anm. 2 notiert.

D. xv. 6, a + b:

ehi tvam Sumana nāga Pāṭaliputtapuram gantvā + 7, a + b sahāyo te mahārāja pasanno buddhasāsane vgl. M. xvii, 10, a + b:

ehi tvam bhadra Sumaṇa gantvā Pupphapuraṃ varaṃ

+ 11, a sahāyo te mahārāja

+ c pasanno buddhasamaye.1

D. 7, b aber stammt aus Dhp., G. 368, b oder 381, b (s. Kap. 1).

D. xv, 16, c dakkhinakkhakam gahetvāna vgl. M. xvn, 20, b gahetvā dakkhinakkhakam, mit Kongruenz der Pāda-Grenzen.

D. xv, 23, c + d puratthimena dvārena nagaram pāvisi tadā

+ 24, c + d dakkhinena ca dvārena nikkhamitvā gajuttamo vgl. M. xvn, 29 p° dv° pavisitvā puram subham

do ca dvo no tato puna.

D. xv. 27, d abbhutam lomahamsanam (aus dem Kanon, s. Kap. I, zu D. xIII, 35, b) entspricht M. xvII, 55, d abbhuto lomahamsano.

D. xv, 34, c + d cattālīsasahassehi tādīhi parivārito = M. xv, 62, a + b (aber cattālīsa); d auch = M. xv, 96, b und 131, b. D. c (auch = Dīp. xvii, 31, a) vielleicht beeinflußt von Buddhav. xxiii, 7, a, s. Kap. i.

D. xv, 35, a karuṇācodito buddho vgl. M. xv, 61, d und 95, d karuṇābalacodito.

D. xv, 41, a buddhassa ānubhāvena vgl. M. xv, 63, a und 97, a sambuddhassānubhāvena.

D. xv, 60, c  $Vis\bar{a}lam$   $n\bar{a}ma$  nagaram = M. xv, 126, c (aber  $Vis\bar{a}lan$ ).

D. xv, 60, d Jayanto nāma khattiyo vgl. M. xv, 127, a Jayanto nāma nāmena.

D. xv, 75, b  $r\bar{a}j\bar{a}$  theram id abravī vgl. M. xv, 19, d  $r\bar{a}j\bar{a}$  theram avoca so.

D. xv, 76, c + d akappiyā mahārāja itthipabbajjā bhikkhuno vgl. M. xv, 20, c + d na kappati mahārāja pabbājetum thiyo hi no.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch von Geiger S. 16, Anm. 1 angeführt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch Geiger, Dip. und Mah., S. 80 und 81.

- D. xv, 93, a bhātuno vacanam mayham und 94, d bhātuno vacanam mama vgl. M. xviii, 18, b bhātuno vacanam garu.
- D. xvi, 2, a + b . . . atikkanto Viñjhāṭavīsu khattiyo vgl. M. xix, 6, b Viṃjhāṭavim aticca so.
- D. xvi, 7, d agamā sakanivesanaņ vgl. M. xix, 15, d agamāsi sakam puram.
  - D. xvII, 16, c ādāya dakkhiṇam sākham = M. xv, 78, a; 112, a; 147, а.
  - D. xvII, 27, d rogo pajjarako ah $\bar{u} = M$ . xv, 60, b.
- D. xvII, 31, a (= xv, 34, c, s. dort) cattalisasahassehi = M. xv, 62, a (aber cattalisa-).
  - D. xvII, 32, b Devakūṭamhi pabbate = M. xv, 62, d.
- D. xvII, 36, a + b passantu mam janā sabbe Ojadīpagatā narā vgl. M. xv, 64, c + d sabbe mam ajja passantu Ojadīpamhi mānusā; wenn sich auch die Worte nicht genau entsprechen, so ist doch die Verteilung des Gedankens auf die Pādas vollständig kongruent.
- D. xvII, 36, c iti buddho adhitthāsi vgl. M. xv, 64, a und 98, a tattha tthito adhitthāsi.
- D. xvII, 39, c devā ti taṃ maññamānā vgl. M. xv, 67, c und 101, c, 136, a devatā iti maññiṃsu.
- D. xvII, 48, a akālapupphehi sañchannā vgl. M. xv, 74, a; 108, a; 143, a akālapupphālahkāre.
- D. xvII, 52, b cittaṃ aññāya bhikkhunī vgl. M. xv, 79, a; 113, a tassa taṃ cittam aññāya.
  - D. xvII, 66, c Mahātitthamhi uyyāne = M. xv, 83, c.
- D. xvn, 68, c buddhassa dakkhinahatthe vgl. M. xv, 82, c; 116, c; 151, c thapesi dakkhine hatthe.
  - D. xvII, 83-86, s. unter D. xII, 1-4.
- D. xvII, 92, c + d cattārīsam pi vassāni rajjam kāresi khattiyo vgl. M. xx, 28, c + d vassāni cattāļīsam so rājā rajjam akārayī.
- D. xvII, 93, d (= 92, d und noch sonst außerordentlich oft, besonders in xvIII bis xXII) rajjam kāresi khattiyo vgl. M. xx, 29, d rajjam kāresi sādhukam; vgl. auch das noch näher anklingende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Geiger, Dīp. und Mah., S. 80 und 81.

rajjam kāresi Uttiyo M. xx, 58, d; und das direkt identische  $r^{\circ}$   $k^{\circ}$  khattiyo M. xxxiv, 37, d (= D. xxi, 30, d); M. xxxv, 9, d (= D. xxi, 38, d) etc.; auch M. xxxv, 45, d.

D. xvII, 104, a katvāna gandhacitakam vgl. M. xx, 44, c kāretvā gandhacitakam.

D. xvII, 109, a katam sarīranikkhepam vgl. M. xx, 47, c isino dehanikkhepa, v. l. -kkhepam, mit demselben Pāda-Schluß.

D. xvIII, 45, a + b Sivo ca dasa vassāni rajjam kāresi khattiyo vgl. M. xxI, 1, c + d dasa vassāni kāresi rajjam sujanasevako; über D. 45, b vgl. zu D. xvII, 93, d.

D. xviii, 45, d  $vih\bar{a}ram$  Nagarangamam = M. xxi, 2, d (aber nagarangamam).

D. xvIII, 46, a + b Sūratisso dasa vassāni rajjam kāresi khattiyo vgl. M. xxI, 3, c + d dasa vassāni kāresi rajjam puññesu sādaro.

D. xviii, 47, b $\mathit{Damil\bar{a}}$  Senaguttakā — M. xxi, 10, b $\mathit{Damil\bar{a}}$  SenaGuttikā.

D. xvIII, 47, c+d duve dvādasa vassāni rajjam dhammena kārayum vgl. M. xxI, 11, a+b duve vīsati vassāni rajjam dhammena kārayum.

D. xvIII, 48, a atrajo Muțasīvassa vgl. M. xxI, 11, d Muțasīvassa atrajo.

D. xvm, 52, d $\mathit{div\bar{a}}$  pana na vassati vgl. M. xx<br/>ı, 32, d $\mathit{div\bar{a}}$  devo na vassatha.

D. xix, 1, b . . . navabhūmikaņ vgl. M. xxvii, 25, b . . . nava bhūmiyo.

D. xix, 5, b *Piyadassī mahākathī* (offenbar beeinflußt von Buddhav. xiv, 19, b *Piyadassī mahāmuni*, s. Kap. 1) vgl. M. xxix, 32, c *Piyadassī mahāthero*.

D. xix, 5, c werden Buddho Dhammo ca Samgho ca "Buddha, Lehre und Gemeinde" unter den Mönchen genannt, die zu einer Feier unter König Gämani von Indien nach Ceylon kamen! Davon erwähnt M. die beiden ersten ebenfalls, allerdings mit (größerer Wahrscheinlichkeit zuliebe) zurechtgemachten Namen: Buddharakkhita (M. xxix, 33, b) und Dhammarakkhita (34, b).

- D. xx, 3 caturāsītisahassāni dhammakkhandham mahāraham ekekadhammakkhandhassa pūjam ekekam akārayi.
  - +7 katvā aññam bahu puññam datvā dānam anappakam kāyassa bhedā sappañño tusitam kāyam upāgami
- vgl. M. xxxIII, 12:

caturāsītisahassānaņ dhammakkhandhānam issaro caturāsītisahassāni pūjā cāpi akārayi

- + 13 evam puhhāni katvā so anekāni mahīpati kāyassa bhedā devesu tusitesu papajjatha.
- D. xx, 12 Lajjitissamhi uparate kaniṭṭho tassa kārayi rajjaṃ chaḷ eva vassāni Khallāṭanāganāmako.
  - + 13, a kam Mahārattako nāma
  - + 14 tassa rañño kaniṭṭho tu Vaṭṭagāmanināmako duṭṭhaṃ senāpatiṃ hantvā pañcamāsaṃ rajjaṃ kari.
  - + 15, a + b Pulahattho tu Damilo tīņi vassāni kārayi (b wohl durch Jāt. 523, G. 32 beeinflußt)
  - + c duve vassāni Bāhiyo
- vgl. M. xxxIII, 29 mate Lajjikatissamhi kaṇiṭṭho tassa kārayi rajjaṃ chaḷ eva vassāni Khallāṭonāganāmako
  - +33, a tam Mahārattako nāma²
  - + 34 tassa rañño kaṇiṭṭho ti (sic) Vaṭṭagāmanināmako taṃ duṭṭhasenāpatikaṃ hantvā rajjam akārayi³
  - + 57, c+d Puļahattho tu Damiļo tīņi vassāni kārayi + 58, d duve vassāni Bāhiyo.
  - D. xx, 17, b duve vassāni kārayi = M. xxxIII, 62, b.
  - D. xx, 18, b + c + d . . . . . . . . āgantvāna mahāyaso
    Dāṭhikaṃ Damilaṃ hantvā sayaṃ rajjaṃ akārayi
- = M. xxxIII, 79 + 80, a + b (abweichend nur Damilam und rajjam).
  - D. xx, 19 Vaṭṭagāmani Abhayo so evaṃ dvādasa vassāni pañcamāsesu ādito rājā rajjaṃ akārayi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon von Geiger, Dip. und Mah., S. 16, Anm. 1 notiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf diese Parallele hat schon Oldenberg, Dip. S. 102, Anm., hingewiesen.

<sup>3</sup> D. 14 und M. 34 schon von Geiger, Dip. und Mah., S. 16, Anm. 1 notiert.

- vgl. M. xxxIII, 104, c—f Vaṭṭagāmani Abhayo rājā rajjam akārayi iti dvādasa vassāni pañcamāsesu ādiko.
  - D. xx, 20 piṭakattayapāliñ ca tassā aṭṭhakatham pi ca mukhapāṭhena ānesuṃ pubbe bhikkhu mahāmati.
    - +21 hānim disvāna sattānam tadā bhikkhu samāgatā ciraṭṭhitattham dhammassa potthakesu likhāpayum.
- = M. xxxIII, 102, c + d:

piṭakattayapāļiñ ca tassā aṭṭhakathañ ca taṃ

- + 103 mukhapāṭhena ānesuṃ pubbe bhikkhū mahāmatī. hāniṃ disvāna sattānaṃ tadā bhikkhū samāgatā
- +104, a + b ciratthitattha $m^1$  dhammassa potthakesu likh $\bar{a}$ payu $m.^2$ 
  - D. xx, 22 tass' accaye Mahācūli Mahātisso akārayi rajjam cuddasa vassāni dhammena ca samena ca
- = M. xxxiv, 1 tadaccaye Mahācūļī Mahātisso akārayi r• c• v• dh• ca s• ca.
  - D. xx, 23 saddhāsampanno so rājā katvā puňňāni nekadhā catuddasannam vassānam accayena divam agā.
    - + 24 Vaṭṭagāmanino putto Coranāgo ti vissuto rajjam dvādasa vassāni coro hutvā akārayi.
    - + 25 Mahācūlissa yo putto Tisso nāmā ti vissuto rajjam kāresi dīpamhi tīņi vassāni khattiyo.
- vgl. M. xxxıv, 10 evam saddhāya so rājā katvā puñňāni nekadhā catuddasannam³ vassānam accayena divam agā.
  - + 11 Vaṭṭagāmaṇino putto Coranāgo di vissuto<sup>4</sup>
    Mahācūḷissa rajjamhi coro hutvā carī tadā.
  - und 13, c+d rajjam dvādasavassāni Coranāgo akārayi.

    - + 25 rajjam tīn' eva vassāni rājā Tisso ti vissuto.

<sup>1</sup> Turnours Ausgabe hat cirutthitthan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beide Strophen schon von Geiger a. a. O. S. 15, Anm. 3 notiert.

<sup>3</sup> Turnours Ausgabe hat cadussannam.

 $<sup>^4</sup>$  10 + 11, a + b auch schon von Geiger a. a. O. notiert. Wiener Zeitschr f. d. Kunde d. Morgenl. XXI. Bd.

- D. xx, 29, c kāresi rajjam temāsam vgl. M. xxxiv, 25, c rajjam kāresi chammāsam.
- D. xx, 31, a Kuţikannatisso nāma vgl. M. xxxıv, 28, c Kāļa-kannitisso nāma.
- D. xx, 31, d . . . Cetiyapabbate vgl. M. xxxiv, 30, d . . Cetiyapabbate.
  - D. xx, 32, a + b + c:

gharassa purato kāresi silāthūpam manoramam, ropesi bodhim tatth 'eva

vgl. M. xxxiv, 31, a + b + c:

gharassa tassa purato silāthūpam akārayi, bodhim ropesi tatth'eva.

- D. xx, 32, d  $mah\bar{a}vatthum$   $ak\bar{a}rayi=$  M. xxxiv, 34, d  ${}^{\circ}um$   $ak\bar{a}rayi.$ 
  - D. xx, 33, d...  $ak\bar{a}rayi = M$ . xxxiv, 35, b...  $k\bar{a}rayi$ .
- D. xxi, 8, d dhātugabbham nayimsu te vgl. M. xxxiv, 50, d dhātugabbham nayimsu tam.
- D. xxı, 17, d $udakap\bar{u}jam$ akārayi vgl. M. xxxıv, 45, d $jalap\bar{u}jam$ akārayi.
- D. xx1, 30, c + d aṭṭhavīsati vassāni rajjaṃ kāresi khattiyo = M. xxx1v, 37, c + d. Zu D. d = M. d vgl. schon oben zu D. xv11, 93, d.
- D. xxi, 33, e dvādasāni so vassāni vgl. M. xxxiv, 69, a dvādasaņ yeva vassāni.
- D. xx1, 35, c + d chattātichattaṃ kāresi Thūpārāme varuttame vgl. M. xxxv, 2, a + b ch $^{\circ}$  k $^{\circ}$  Mahāthūpe manorame. $^{1}$
- D. xxi, 37, c + d nava vass' aṭṭha māsāni rajjam kāresi khattiyo vgl. M.xxxv, 1, c + d nava vassān' aṭṭhamāse ca rajjam kāresi tam suto.
- D. xxi, 38, d rajjam kāresi khattiyo = M. xxxv, 9, d. Vgl. schon zu D. xvii, 93, d.
- D. xxı, 39, a  $\bar{A}mandag\bar{a}maniputto$  vgl. M. xxxv, 12, b  $\bar{A}mandag\bar{a}man\bar{s}uto$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon von Geiger, Dīp. und Mah., S. 15, Anm. 3 notiert.

- D. xxi, 40, a + b rajjam kāresi vass' ekam Cūlūbhayo mahīpati vgl. M. xxxv, 12, c + d Cūļābhayo vassam ekam rajjam kāresi khattiyo. M. d vgl. auch oben zu D. xvii, 93, d.
  - D. xxi, 41, c + d Āmaṇḍabhāgineyyo tu Sīvaliṃ apanīya taṃ + 42, a + b Ilanāgo ti nāmena rajjaṃ akārayi pure.
- vgl. M. xxxv, 15 Āmaṇḍabhāgineyyo tu S° apanīyya taṃ Iļanāgo ti n° chattaṃ ussāpayī pure.¹
- D. xx1, 42, d suņitvā Kapijātakaņ vgl. M. xxxv, 31, a Kapijātakaņ sutvāna.<sup>2</sup>
- D. xxi, 45, a + b tassa rañño mahesī ca Damilādevīti vissutā = M. xxxv, 48, a + d (aber Damiļā-).
- D. xx1, 45, c  $ta\tilde{n}$   $\tilde{n}eva$   $g\bar{a}me$  attano vgl. M. xxxv, 48, b  $ta\tilde{n}$   $g\bar{a}me$  pattim attano.
- D. xxi, 46, d  $r\bar{a}j\bar{a}$  rajjam  $ak\bar{a}rayi = M$ . xxxv, 50, d  $r^{\circ}$  rajjam  $ak\bar{a}rayi$  (auch schon 46, d).
  - D. xxi, 47, b Subharājā ti vissuto = M. xxxv, 56, d.
  - D. xxII, 7 Mayantiṃ Rājuppalavāpiṃ Vahaṃ Kolambanāmakaṃ Mahānikkhavaṭṭivāpiṃ Mahārāmettim eva ca
    - +8 Kehāļam Kālivāpiň ca Jambuṭiň Cāthamaṅganaṃ Abhivaḍḍhamānakaň ca icc ekādasa vapiyo.
    - + 9 dvādasa mātikaň c'eva subhikkhattham akārayi.
       puñňam nānāvidham katvā pākāram parikham pure,
    - + 10 dvāraṭṭālam akārayi mahāvatthuň ca kārayi.
      tahim tahim pokkharanī khanāpesi nagare pure,
    - + 11 ummaggena pavesayi udakam rājakunjaro. catucattālīsa vassāni rajjam kāresi issaro.
- vgl. M. xxxv, 94 Mayettirājuppallam vāpivham³ Koļambagāmakam Mahānīkaviṭṭivāpiñca mahāgāmadvayam pi ca (?).⁴
  - + 95 Kehāļam Keļivāsan ca 5 Cambutthim Vātamanganam

<sup>1</sup> Schon von Geiger, Dip. und Mah, S. 15, Anm. 3 notiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Turnour sunitvāna.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Turnours Ausgabe Mayenti Rāduppallam vāo vāpivham.

<sup>4</sup> Turnours Ausgabe Mahānīkavīdhivāpiň ca Mahāgāmadvimevāca.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Turnours Ausgabe Kālavāpin ca.

Abhivaddhamānakan ca icc ekādasa vāpiyo.

- + 96 dvādasa mātikaň ceva subhikkhattham¹ akārayi² guttattham purapākāram evam uccam akārayi,
- + 97, a + b gopurañ ca catuddvāre mahāvatthuň ca kārayi
  - + 98 pure bahū pokkharanī kārāpetvā tahim tahim ummagena jalan tattha pātāpesi mahīpati.
- +99, a + b evam nānāvidham punnam katvā Vasabhabhūpati $^3$
- + 100, a + b catucattālīsa vassāni pure rajjam akārayī.
  - D. XXII, 12, a Vasabhassa atrajo putto
    - + d tīņi vassāni tāvade
- vgl. M. xxxv, 112, a Vasabhassaccaye putto4
  - +d tīņi vassāni kārayi.
- D. XXII, 13, b.  $Gaj\bar{a}b\bar{a}hukag\bar{a}mani = M.$  XXXV, 115, d.  $Gajab\bar{a}hukag\bar{a}man\bar{\iota}$ .
- D. xxII, 15, d dakkhine Goṭapabbataṃ vgl. M. xxxv, 124, b dakkhine koṭipabbataṃ. $^5$
- D. ххи, 16, b . . .  $S\bar{a}lipabbatam$  vgl. M. хххv, 124, d . . .  $S\bar{a}lipabbatam$ .
- D.  $xx_{II}$ , 21, c + d  $k\bar{a}res$  uposathāgāram Thūpārāme manorame = M.  $xxx_{II}$ , 4, a + b  $k\bar{a}res$  uposathāgāram Thūpārāme manorame.
- D. XXII, 22, a + c + d  $mah\bar{a}d\bar{a}na\bar{m}$  pavattesi vgl. M. XXXVI, 5, d  $m^{\bullet}$  pavattayi.
  - D. xxII, 27, a—c Vankanāsikatisso tu Anurādhapure rajjam tīņi vassāni kārayi (c beeinflußt von Jāt. 523,

G. 32, s. schon zu D. xx, 15)

vgl. M. xxxv, 112 Vassabhassaccaye putto Vankanāsikatissako Anurādhapure rajjam tīņi vassāni kārayi.

<sup>1</sup> Turnours Ausgabe oattam.

 $<sup>^2</sup>$  Die voranstehenden 2  $^1/_2$  Strophen schon von Geißer, Dīp. und Mah., S. 15, Anm. 3 notiert.

<sup>3</sup> Turnours Ausgabe Vasabhūpati.

<sup>4</sup> Vgl. zu D. xx11, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Turnours Ausgabe dakkhinakoo.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Auch von Geiger a. a. O. notiert. Turnours Ausgabe kāresi poo.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Die Entsprechung hierzu schon D. xxII, 12, a.

- D. ххп, 28 Vankanāsikatissassa accaye kārayi suto rajjam dvāvīsa vassāni Gajābāhukagāmani (d schon D. ххп, 13, b).
- vgl. M. xxxv, 115 V° a° kārayī s° rajjam dvāvīsa vassāni Gajabāhukagāmanī.¹
  - D. xxII, 29 Gajābāhuss' accayena pasuro tassa rājino rajjam Mahallakanāgo chabbassāni akārayi.
- = M. xxxv, 123 Gajabāhuss' ao sasuro to ro ro Mahallako nāgo cho ao.2
  - D. xxII, 30 Mahallanāgass' accayena putto Bhātikatissako catuvīsati vassāni Lankārajjam akārayi (c + d schon fast ganz so als 22 c + d)
- = M. xxxvi, 1 (abweichend nur \*rajjam).1
  - D. xxII, 31 Bhātikatissaccayena tassa kaniṭṭha³-Tissako aṭṭhārasa samā rajjam Lankādīpe akārayi
- = M. xxxvi,  $6^2$  (aber  $kanittha^3$  und atthavisa, v. l. und Turnour attharasa).
  - D. xxII, 32 Kaniṭṭhatissaccayena tassa putto akārayi rajjaṃ dve yeva vassāni Khujjanāgo ti vissuto.
    - + 33 Khujjanāgakaniṭṭho taṃ rājā ghātiya bhātikaṃ ekavassaṃ Kuñjanāgo rajjaṃ Laṅkāya hārayi.
- = M. xxxvi, 18 (nur abweichend Kanittha-3 und Cūļanāgo4)
  - + 19 Cūļanāgakaņiṭṭho³ tu⁵ rājaṃ ghātiya kārayi ekavassaṃ Kuḍḍanāgo⁵ rajjaṃ Laṅkāya kārayi.²
  - D. xxII, 34 Sirināgo laddhajayo Anurādhapure vare Lankārajjam akāresi vassān' ekūnavīsati.
- vgl. M. xxxvi, 23 palāpetvā laddhajayo Anurādhapure vare Lankārajjam akāresi vassān' ekūnavīsati.

Schon von Geiger, Dīp. und Mah, S. 15, Anm. 3, und S. 65 notiert. Turnours Ausgabe hat dvādasa und Gajābāhukayāmiņā.

 $<sup>^{3}</sup>$  Schon von Geiger a.a.O., S. 15, Anm. 3 notiert. Turnours Ausg.  $Gaj\bar{a}b\bar{a}huss^{\circ}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Turnours Ausgabe kanittho.

<sup>4</sup> Turnours Ausgabe Cuddanā°.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Turnours Ausgabe tam.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Turnours Ausgabe Kuddano.

- D. XXII, 37, c adāsi bhikkhusaṃghassa vgl. M. XXXVI, 53, c dīpamhi bhikkhusaṅghassa.
- D. xxII, 38, a+b pāsāṇavedim akāsi mahābodhivaruttame vgl. M. xxxVI, 52, a+b °vedim kāresi mahābodhisamantato.
- D. xxII, 44, d akāsi pāpaniggaham vgl. M. xxxVI, 41, b kāretvā pāpaniggaham.
  - D. xxII, 45, a + b vitandavādam (v. l. vetullavādam) madditvā jotayitvāna sāsanam
- vgl. M. xxxvi, 41, a vetulyavādam madditvā + d sāsanam jotaņī ca so.<sup>1</sup>
  - D. xxII, 51 Vijayakumārako nāma Sirināgassa atrajo pituno accaye rajjam ekavassam akārayi
- = M. xxxvi, 57 (abweichend nur ekavassam).2
  - D. xxII, 52 rajjam cattāri vassāni Samghatisso akārayi Mahāthūpamhi chattam so hemakamman ca kārayi
- = M. xxxvi, 64, c + d + 65, a + b (abweichend nur Sangha-, chattan ca statt  $ch^{\bullet}$  so).
- D. xxII, 55, b Meghavaṇṇo ti vissuto vgl. M. xxxVI, 98, b + c Meghavaṇṇābhayo ti ca vissuto . . .
- D. XXII, 56, a + b padhānabhūmim kāresi Mahāvihārapacchato = M. XXXVI, 105, a + b.<sup>2</sup>
  - D. xxII, 63, d Pācīnatissapabbatam = M. xxxVI, 127, b.
  - D. xxII, 66 Jeṭṭhatissaccaye tassa Mahāseno kaniṭṭhako sattavīsati vassāni rājā rajjaṃ akārayi.
- = M. xxxvII, 1 (wo abweichend nur kaṇiṭṭhako 3 und rajjam statt rajjam).2

## Kap. V. Kongruenzen der Samantapāsadikā-Einleitung und des Dīpavamsa.

Die von Oldenberg in Vin. Pit. III, S. 283 – 343 herausgegebene Einleitung der Samantapāsādikā verläuft inhaltlich ganz parallel mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf diese Parallele hat Oldenberg, Dīp., S. 111 schon hingewiesen. Turnours Ausgabe otay'idha so.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Parallele ist schon von Geiger, Dip. und Mah., S. 15, Anm. 3, notiert.

<sup>3</sup> TURNOURS Ausgabe aber kano.

Dīp. Kap. IV—xvī oder xvīī. Das eine und andere ist breiter oder skizzenhafter, auf der einen oder der anderen Seite ist etwas ausgelassen, hie und da ist eine Partie an eine andere Stelle gesetzt. Aber im ganzen ist die Übereinstimmung eine so vollkommene, daß die genetische Zusammengehörigkeit ganz außer Zweifel steht. Auch Geiger S. 79 spricht ja, wenigstens ganz kurz, von 'Übereinstimmungen zwischen Smp. und D., nicht nur in der Konziliengeschichte, sondern auch in den späteren Abschnitten'. Wir wollen aber prüfen, ob er Recht hat, wenn er von diesen Übereinstimmungen dann weiter sagt: sie 'erklären sich von selbst. Beide Werke beruhen auf der gleichen Quelle'.

Die parallelen Stücke beider Werke stimmen nicht nur im Gange der Erzählung, sondern vielfach auch in einzelnen Worten und Wortgruppen, in der Smp.-Prosa sowohl wie in den Versen, überein. Ich kann da unmöglich alle Fälle anführen, sondern hebe nur das Wichtigste heraus: In Smp., Vin. P. III, S. 291 heißt es von der dritten Sangīti (Konzil):

satehi pañcahi katā tena pañcasatā ti ca thereh' eva katattā ca therikā ti pavuccati entsprechend Dīp. v, 10:

> pañcasatehi therehi dhammavinayo ca saṃgīto. therehi katasaṃgaho theravādo ti vuccati.

Der Pāda c der zweiten Str. von S. 292 Tisso Moggaliputto ca — Dīp. vn, 30, a.<sup>1</sup>

¹ Der Prosasatz von Smp., V. P. S. 293 . . . . vassasataparinibbute bhagavati Vesālikā Vajjiputtakā bhikkhū Vesāliyam kappati singilonakappo kappati dvangulakappo kappati gāmantarakappo kappati āvāsakappo kappati anumatikappo kappati āciņņakappo kappati amathitakappo kappati jalohi pātum kappati adasakam nisīdanam kappati jātarūparajatan ti imāni dasa vatthūni dīpesum ist fast vollständig gleich mit Dīp. IV, 47 vassasatamhi nibbute bho Vo Vo Vesāliyam dasa vatthūni dīpenti: kappati so ko dvo ko go, ko āo ko āo ko āo ko jalogim po ko ao no ko jo ti. Aber Buddhaghosa hat den Satz selbständig aus Cullavagga XII, 1 entnommen, woher ihn auch der Dīp. hat, denn Cullav., im allgemeinen mit beiden übereinstimmend, hat vassasataparinibbute und bhikkhū nur mit Smp., dasa vatthūni dīpenti vor kappati und das g von jalogi nur mit Dīp. überein.

Smp., S. 294, Str. 2, c + d, — Str. 4 =  $D\bar{p}$ . 1v, 49, c + d, — 51, und Smp., S. 294, Str. 5, c sabbe pi pannabhārā te:  $D\bar{p}$ . 1v, 53, c pannabhārā visaṃyuttā.

Smp., S. 296, Str. 3, a khīṇāsavā vasippattā = Dīp. xv, 80, a khovasī pattā. Vgl. auch unten zu Smp., S. 343.

Smp., S. 296, Z. 13  $Brahmalok\bar{a}$  cavitv $\bar{a}$ : Dīp. v, 61, a  $brahmalok\bar{a}$  cavitv $\bar{a}$ na.

Smp., S. 297, Z. 3/2 v. u. aham pi dāni tam ekam pañham pucchāmi: Dīp. v. 64, a aham pi mānava pañham pucchāmi.

Smp., S. 299, Z. 23 rājiddhiyo āgatā: Dīp. vi, 2 āgatā rājaiddhiyo. Ebenda Z. 7 v. u. nāgalatādantakaṭṭhaṃ und Z. 6 v. u. siniddhaṃ mudukaṃ rasavantaṃ: Dīp. vi, 4, a nāgalatādantakaṭṭhaṃ und c+d mudusiniddhaṃ madhuraṃ rasavantaṃ...

Smp., S. 299/300 Chaddantadahato pañcavaṇṇaṃ nivāsanapāpuraṇaṃ pītakavaṇṇaṃ hatthapuñchanapaṭṭakaṃ dibbañ ca pānakaṃ vgl. Dīp. v1, 7, a + b Chandadahato va pañcavaṇṇaṃ pāpuraṇanivāsanaṃ, 10, b pītakaṃ hatthapuñchanaṃ und 6, a dibbapānaṃ.

S. 300, Z. 4+5 pārupanatthāya asuttamayikaṃ sumanapupphapataṃ mahārahañ ca añjanaṃ: Dīp. vi, 8, c+d . . . pārupattāya sumanadussam asuttakaṃ + 9, a mahārahaṃ añjanañ ca.

Z. 6 und 7 nava vāhasahassāni . . . suvā āharanti: Dīp. vī, 11, a nava vāhasahassāni suvāharanti.

Z. 13 suvaņņasaṃkhalikabandhanaṃ: Dīp. vi, 13, c suvaṇṇasaṃkhalikābaddho.

S. 301, Z. 18/19 dantam guttam santindriyam: Dīp. vī, 36, b dantam guttam surakkhitam.

S. 303, Z. 6/7 wird die Dhammapada-Zeile appamādo amatapadam pamādo maccuno padam zitiert, gerade wie an der entsprechenden Stelle Dīp. vi, 53.

S. 304, Z. 3/4 ekamekam dhammakkhandham ekekavihārena pūjessāmi: Dīp. vi, 96, c + d ekekadhammakkhandhassa ekekārāmam pūjayam.

S. 304, Z. 5 channavutikoṭidhanaṃ vissajjetv $\bar{a}$ : D $\bar{i}$ p. vi, 97, a+b channavutikoṭidhanaṃ vissajjetv $\bar{a}$ na khattiyo.

- S. 304, Z. 24/25 asīti bhikkhukoṭiyo . . . bhikkhunīnañ ca channavutisatasahassāni : Dīp. vn, 1, c+d bhikkhū asīti koṭiyo bhikkhunī channavuti sahassiyo.
  - Z. 28/29 lokavivaranam = Dīp. vii, 2, c.
  - Z. 29 rājā Asokārāme thito: Dīp. vii, 3, a Asokārāme thito rājā.
- S. 305, Z. 31/32 sāsane dāyādo hotha: Dīp. v11, 20, d $d\bar{a}y\bar{a}do$  hohi sāsane.
  - S. 306, Z. 5 paripunnavīsativasso = Dīp. vn, 21, a.
- Z. 12/13 upajjhāyass' eva santike : Dīp.  $v_{II}$ , 43, f. upajjhāyassa santike.
- Z. 3 v. u.  $titthiy\bar{a}$   $parihīnal\bar{a}bhasakk\bar{a}r\bar{a}$ : Dīp. vii, 35, a+b  $pahīnal\bar{a}bhasakk\bar{a}r\bar{a}$   $titthiy\bar{a}$  . . .
- S. 312, Z. 9/8 v. u. parappavādam maddamāno Kathāvatthuppakaraņam . . . : Dīp. vii, 56, b Kathāvatthuppakaraṇam, d paravādappamaddanam.
- S. 313, Z. 1 navahi māsehi niṭṭhitā : Dīp. vn, 59, c navamāsehi niṭṭhāsi.
- Zu S. 313, Str. 4, d Jambudīpā idhāgatā + 5 vinayaṃ te vācayiṃsu piṭakaṃ Tambapaṇṇiyā nikāye pañca vācesuṃ satta c'eva pakāraṇe

ist zwar zu vergleichen Dīp. xvm, 12, d Jo io

- + 13 vinayam vācayimsu piṭakam Anurādhapuravhaye vinaye¹ pañca vācesum satta c'eva pakaraṇe, und der Pāda Jambudīpā idhāgatā ist überhaupt häufig im Dīp., vgl. Kap. 111 zu x, 1, d; ebenso kommen die Zeilen von 13 noch wiederholt im Dīp. vor, s. Kap. 111, zu xvIII, 13. Trotzdem sind Str. 4 u. 5 von S. 313 offenbar aus Parivāra I, 1 (Oldenbergs Ausgabe S. 3) in die Smp. gekommen.
  - S. 315, Str. 2, b sasamuddam sapabbatam = Dip. xvII, 57, b.

Von Smp., S. 316 entsprechen die drei letzten Strophen entweder fast ganz oder zum Teil Dīp. vm, 4. 5. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sollte natürlich  $nik\bar{n}ye$  heißen, wie es tatsächlich in den Parallelstellen xvIII, 19, c und 33, c heißt.

S. 316, Z. 2 + 1 v. u. Yonakadhammarakkhitatthero pi Aparan takam guntvā Aggikkhandhūpamasuttantakathāya Aparantake pasādetvā stimmt viel genauer zu Dīp. vm, 7

Yonakadhammarakkhitathero nāma mahāmati aggikkhandhopamasuttakathāya Aparantakam pasādayi als zu der entsprechenden Str. der Smp. selbst, S. 317

Aparantam vigāhitvā Yonako Dhammarakkhito Aggikkhandhūpamen' ettha pasādesi jane bahū.

Ganz ähnlich ist das Verhältnis der beiden folgenden Prosaabsätze von S. 317, den zugehörigen zwei Strophen und Dīp. vII, 8 und 9: S. 317, Z. 6+7 Mahādhammarakkhitatthero pana Mahāraṭṭhaṃ gantvā Mahānāradakassapajātakakathāya Mahāraṭṭhake pasādetvā . . . vgl. Dīp. vIII, 8:

Mahādhammarakkhitathero Mahāraṭṭhaṃ pasādayi ·
Nāradakassapajātakakathāya ca mahiddhiko,
gegenüber Smp., S. 317, Str. 2 (Z. 10 + 11):

Mahāraṭṭhaṃ isi gantvā so Mahādhammarakkhito jātakaṃ kathayitvāna pasādesi mahājanaṃ.

S. 317, Z. 12/13 Mahārakkhitatthero pi Yonakaraṭṭhaṃ gantvā Kālakārāmasuttantakathāya Yonakalokaṃ pasādetvā . . . vgl. Dīp. viii, 9 Mahārakkhitathero pi Yonakalokaṃ pasādayi

 $k\bar{a}lak\bar{a}r\bar{a}masuttantakath\bar{a}ya$  ca mahiddhiko, gegenüber Smp., S. 317, Str. 3 (Z. 17 + 18):

Yonakaraṭṭhaṃ tadā gantvā so Mahārakkhito isi Kālakārāmasuttena te pasādesi Yonake.

- S. 317, Str. 4, d (Z. 27)  $\it Dhammacakkappavattanam = Dip. vIII, 11, b.$ 
  - S. 318, die Str. 25/26:

Suvanņabhūmim gantvāna Sonuttarā mahiddhikā pisāce niddhamitvāna . . .

vgl. Dīp. vm, 12 Suvaṇṇabhūmiṃ gantvāna Sonuttarā mahiddhikā niddhametvā pisācagaņe . . .

Von den mit tenāhu porāņā eingeleiteten Strophen S. 319 sind die drei ersten Zeilen:

Mahindo nāma nāmena saṃghatthero tadā ahū, Iddhiyo Vuttiyo thero Bhaddasālo ca Sambalo sāmaṇero ca Sumano chaļabhiñño mahiddhiko

= Dip. xII, 12 + 13, a + b (ohne das letzte Viertel auch = 38 + 39, a).

S. 319, Z. 3 v. u.: . . . tumhe vyākatā : anāgate Mahindo nāma bhikkhu Tambapaṇṇidīpaṃ pasādessati : Dīp. x11, 30 . . . subyākato : anāgatamaddhāne Mahindo bhikkhu dīpaṃ pasādayissati.¹

Die mit tenāhu porāṇā eingeleiteten drei Strophen von S. 320 sind im wesentlichen gleich mit Dīp. xII, 35—37; der Pāda d der ersten derselben gacchāmi dīpam uttamaṃ steht außerdem auch Dīp. xv, 68, b.

S. 320, Z. 19  $Aj\bar{a}tasattussa$  hi atthame vasse : Dīp. xi, 8, a  $Aj\bar{a}tasattu$  atthame vasse.

Z. 7/6 v. u. Abhayassa vīsatime vasse : Dīp. xi, 2, a Abhayassa vīsativasse.

Z. 3/2 v. u. Candaguttassa cuddasame vasse : Dīp. xi, 12, c Candaguttassa cuddasavasse.

S. 321, Z. 26 mamam yeva  $r\bar{a}j\bar{a}$  passatu : Dīp. xII, 48, a mamam yeva passatu  $r\bar{a}j\bar{a}$ .

Die Str. von S.  $321 = D\bar{p}$ , xII, 51, c-f.

Auf S. 322 ist der Dīpavaṃsa zu den zwei Strophengruppen zweimal ausdrücklich zitiert. Von der ersten Gruppe von zwei Strophen findet sich aber nur die erste ebenso im Dīp., xi, 15, während von der zweiten Strophe nur einiges an xi, 16 erinnert. Die zweite Gruppe samt den dazugehörigen drei ersten Strophen von S. 323 ist = Dīp. xii, 1—6 (mit kleinen Abweichungen natürlich); den vier ersten Strophen dieser Gruppe entspricht auch Dīp. xvii, 83—86.

S. 323, Str. 4, mit yathāha eingeleitet, ist = Dīp. x11, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese parallelen Prosasätze beweisen aber wohl nichts, denn sie sind wohl beiderseitig aus einer gemeinsamen Quelle entlehnt, die allerdings schwerlich die alte Atthak. ist (s. später).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Vorkommen dieser Strophen von S. 321 und 323 im Dīp. hat auch Geiger, Dīp. und Mah., S. 73, Anm. 2 notiert.

Ebenda Str. 5 = Dīp. xii, 56 (allerdings auch Samy.-N. vi, 1, 5, 19 = Bd. i, S. 146). Der Pāda d dieser Strophe bahū buddhassa sāvakā findet sich auch Dīp. v, 20, b; vi, 57, d; vii, 50, b.

- S. 325, Z. 14/15 mandapam patiyādetha = Dīp. x11, 67, c.
- Z. 17/18 uccāsayanamahāsayanam na kappati: Dīp. xII, 76, a+b uccāsayanamahāsayanam bhikkhūnam na ca kappati.
- S. 326, Z. 12/11 v. u. . . . saddhim sammodamānass' eva sāyanhasamayo jāto: Dīp. xm, 15 tehi saddhim sammodento sāyanhasamayo ahū.
- Z. 4/3 v. u. Meghavanam nāma uyyānam . . . nātidūran nāccāsannam gamanāgamanasampannam : Dīp. xIII, 18 Mahāmeghavanam nāma uyyānam . . . gamanāgamanasampannam nātidūre na santike.
  - S. 327, Z. 4 suvannabhinkāram gahetvā = Dīp. xiii, 29, c sovo go.
- S. 328, Z. 18/19 aññātam bhante . . . karomi bhante thūpam, bhūmibhāgam dāni vicinātha : Dīp. xv, 5 aññātam vat aham bhante, karomi thūpam uttamam, vijānātha bhūmikammam . . .
  - Z. 5 v. u. Asokam dhammarājānam = Dīp. xv, 6, c.
- Z. 4 u. 3 v. u. sahāyo te mahārāja . . . buddhasāsane pasanno = Dīp. xv, 7, a + b sahāyo te mahārāja pasanno buddhasāsane.

Die Str. S. 330, Z. 5 + 6:

puṇṇamāyaṃ mahāvīro cātumāsiniyā idha āgantvā devalokamhā hatthikumbhe patiṭṭhito entspricht augenscheinlich Dīp. xv, 19 + 20:1

cātumāsaņ komudiyaņ divasaņ puņņaratiyā āgato ca mahāvīro, gajakumbhe patiṭṭhito.

- S. 330, Z. 10 puratthimadvārena \*nagaraṃ pavisitvā : Dīp. xv, 23, c + d puratthimena dvārena nagaraṃ pāvisi tadā.
- Z. 11 dakkhiṇadvārena nikkhamitvā : Dīp. 24, c + d dakkhiṇena ca dvārena nikkhamitvā . . .
- Z. 8 v. u. caturāsītipāṇasahassānam dhammābhisamayo ahosi und S. 331, Z. 5/6 und Z. 17/18 caturāsītiyā po dho ao: Dīp. xv, 42, a + b, 52, a + b und 63, c + d caturāsītisahassānam dhammābhisamayo ahū.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> OLDENBERG hat die Str. in zwei fragmentarische zerlegt, was aber durch unsere Smp.-Stelle als unberechtigt erwiesen wird.

- S. 331, Z. 11 nagaraṃ Visālaṃ nāma : Dīp. xv, 60, c Visālaṃ nāma nagaraṃ.
- Z. 18 bhikkhusahassaparivāra<br/>m : Dīp. xv, 64, a bhikkhusahassaparivuto.
- S. 334, Z. 2 u. 3 dasa sīlāni samādiyitvā . . . nagarassa ekadese . . . : Dīp. xv, 84, a nagarassa ekadesamhi, c dasa sīle samādinnā.
- S. 334, Z. 25  $bh\bar{a}riyam$  me mah $\bar{a}r\bar{a}ja$   $bh\bar{a}tuno$  vacanam: D $\bar{i}p$ . xv, 94, c + d  $bh\bar{a}rikam$  me mah $\bar{a}r\bar{a}ja$   $bh\bar{a}tuno$  vacanam mama.
- Z. 26/27 Anulāpi khattiyā . . . pabbajjāpurekkhārā : Dīp., xv, 95, b Anulā nāma khattiyā, d pabbajjāya purakkhakā (vgl. oben, Kap. 1).
- S. 338, Z. 7/6 v. u. kanditvā roditvā yāva dassanavisayam oloketvā paṭinivatti: Dīp. xvī, 7 tattha kanditvā roditvā oloketvāna dassanam, khattiyo paṭinivattetvā . . .
  - S. 343, Str. 1, a—c khīṇāsavā vasippattā tevijjā iddhikovidā uttamattham . . .
- vgl. Dīp. xv, 80, a—c khiņāsavā vasī pattā tevijjā iddhikovidā uttamante . . .
- Str. 2, c jalitvā aggikkhandhā va Dīp. хvIII, 43, c (allerdings auch Nidānak. 251, e und vgl. jalitvā aggikkhando va Buddhav. п, 218, c).

Zahlreiche andere Kongruenzen, namentlich wenn sie minder schlagend waren, habe ich stillschweigend übergangen und manche werde ich außerdem übersehen haben. Es kann also nicht der geringste Zweifel walten, daß Buddhaghosa, der Samanta-Pāsādikā-Verfasser, eine Quelle, die, wenn sie nicht der Dīpavaṃsa selbst war, bis auf geringe Differenzen mit ihm übereinstimmte, gründlich ausgeschrieben hat. Und schon hiernach muß es, denke ich, den meisten als etwas gekünstelt erscheinen, daß statt des geraden Weges der Erklärung der Umweg gewählt worden ist, für beide Werke eine gemeinsame Quelle anzunehmen. Gehen wir aber der Sicherheit wegen noch etwas gründlicher auf die Sachlage ein! Würden wir an der Annahme festhalten, jene hypothetische Abteilung der alten singhalesischen Atthakathā sei die Vorlage sowohl des Dīp. wie der

Samanta-Pās. für die kongruenten Partien gewesen, dann hätten wir mit den zwei Möglichkeiten zu rechnen: daß die in Dīp. und Smp. identischen Worte und Wortgruppen in der singhalesischen Prosa standen und also von beiden Autoren selbständig aus dem prosaischen Singhalesisch ins Pāli übersetzt wurden, oder daß sie in den angenommenen eingestreuten Pāli-Versen enthalten waren. Die erstere Möglichkeit ist nun aber sofort von der Hand zu weisen. Es ist undenkbar, daß zwei voneinander unabhängige Übersetzer durch reinen Zufall so oft auf dieselben Worte und Wendungen verfallen sein, daß sie aus dem umfangreicheren Stoffe im ganzen gerade ein und dasselbe ausgewählt haben sollten, und daß der Samanta-Pas.-Prosaist durch reinen Zufall so oft in metrischen Rhythmus verfallen sein und Satzstücke niedergeschrieben haben sollte, die sich mit Pādas des Dīp. decken. Darüber unten noch mehr. Angenommen aber, die übereinstimmenden Worte und Wortgruppen hätten in den hypothetischen eingestreuten Pāli-Gāthās jenes Teiles der alten Atthakatha gestanden, dann müßte doch der ganze durch Wortkongruenzen charakterisierte Stoff des Dīp. und der Smp. ursprünglich aus Pāli-Gäthäs bestanden haben, d. h. aber: so ziemlich der ganze Stoff des Dīp.! Und rechnen wir dazu die große Zahl von Gāthās, die wir schon auf anderen Wegen als für die supponierte Urquelle notwendig anzunehmen nachgewiesen haben, so ergibt sich als letztes unvermeidliches Fazit: Wenn wir eine gemeinsame Quelle für Dīp., Mah. und Smp. annehmen wollten, so müßte das ein ganz in Pāli-Versen abgefaßtes Werk und könnte nicht die Atthakatha gewesen sein, die doch der Überlieferung nach vielmehr singhalesisch geschrieben war und wenigstens dem Prinzip nach prosaisch gewesen sein muß (als im Prinzip prosaisch ja auch zugestanden wird1), mit wie weitgehender Liberalität auch immer man der Vermutung von deren Durchsetztsein mit Gāthās Spielraum lassen mag.

Muß nun aber ein Werk in Pāli-Strophen als Quelle des Mahāv. und der Sam.-Pās. gesucht werden, und ist doch tatsächlich Mahāv.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oldenberg, Dīp., S. 4; Geiger, Dīp. und Mah., S. 49.

sowohl wie Sam.-Pās. durch so viele Kongruenzen an den Dīp. gebunden, so muß unser suchendes Auge ganz von selbst und zu allererst am Dīp. haften bleiben.

Es wäre viel eher zu verstehen, wie man auf die Atthakatha-Theorie verfallen konnte, wenn es nicht feststände, daß Buddhaghosa den Dip. gekannt und benutzt hat. Er nennt ihn ausdrücklich an einigen Stellen, in der Sam.-Pas.1 sowohl (Vin. Pit. III, S. 322) wie in der Kathāvatthuppakaraņa-Atthakathā (JPTS. 1889, S. 3).2 Das an letzterer Stelle aus Dip. v, 30-53 herübergenommene Stück umfaßt 24 Strophen. Warum sollte Buddhaghosa nun wohl lieber den sekundären Dîp. zitiert haben als die alte Atthakathā, die doch die Hauptquelle für seine Kommentare war (vgl. z. B. Sumangala-Vilāsinī, Einl., 1, Str. 8), wenn diese den Stoff des Dip. schon mit enthalten hätte? Es scheint mir schon danach und namentlich bei der bisher nachgewiesenen Sachlage das methodisch allein Richtige, daß wir uns bei der weiteren Beurteilung durch diese Tatsache leiten lassen. Hat Buddhagh. den Dip. überhaupt benutzt, dann ist natürlich bis zum Beweis des Gegenteils anzunehmen, daß auch diejenigen zitierten Strophen der Sam.-Pas., deren Quelle er nicht nennt, die aber mit dem Dip. übereinstimmen, aus diesem entnommen, und daß kleine Abweichungen im Wortlaut in derselben Weise wie so oft in indischen Zitaten zu erklären sind: aus dem Brauch des Zitierens aus dem Gedächtnis.<sup>3</sup> Es sind die Strophen S. 294, Z. 24-28; S. 313, Z. 21, b -23; S. 316, Z. 17/18, 23/24, 30/31; S. 318, Z. 24/25, a; S. 319, Z. 25-27; S. 320, Z. 9-14; S. 321, Z. 5-4 v. u.; S. 323, Z. 16/17 und Z. 24/25 (Z. 1/2 und 5-8 gehören zu dem ausdrücklichen Dipav.-Zitat von S. 322); S. 330, Z. 5/6; wohl auch S. 291, Z. 21/22. Und da einige dieser Zitate mit den Worten ten' āhu porānā eingeleitet werden (S. 319, 320), so haben wir zu konstatieren, daß es in der vom Dip. abhängigen Pāli-Literatur Fälle gibt, in denen ein Schriftsteller mit dem unbestimmten porana zitierte, wo er Dipavamsa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Was ja auch Geiger S. 79 hervorhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch von Oldenberg, Dip. S. 9, Anm. 1 bemerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. z. B. oben, S. 207, 215 und Bd. xx, S. 347, 358.

hätte sagen sollen, vielleicht weil er im Augenblick nicht wußte, in welchem Werke die betreffende Strophe sich fände, die ihm durch das Gedächtnis ging. Dann müssen wir aber konsequenterweise auch Zitationen mit porāṇā im Mahāvaṃsa und in der Mahāvaṃsa-Tīkā ausschalten aus dem Beweismaterial für die Oldenberg-Geiger'sche Hypothese, die Verfasser dieser beiden Werke hätten sich damit nicht auf den Dīp., sondern auf die alte singhalesische Atthakathā bezogen (Dīpavaṃsa ed. Oldenberg, S. 2 f., Geiger, Dīp. und Mah., S. 18 u. 48 f.). Geiger gibt übrigens Dīp. und Mah. S. 73, Anm. 2 auch in der Mahāvaṃsa-Tīkā als Eigentum der porāṇā zitierte Strophen an, die im Dīp. stehen. Den rechten Schluß hat er aber nicht gezogen.

Ein andermal beziehen sich die Worte yathāhu porāṇā, mit denen die Smp. einen großen Komplex von 14 zitierten Gāthās einleitet (S. 313 f.) auf den Parivāra, denn in diesem, 1, 1 (S. 3 von Oldenbergs Ausgabe) steht dieser ganze Komplex. Wir dürfen uns also der Tatsache nicht mehr verschließen, daß porāṇā nicht die alte singhalesische Aṭṭhakathā bedeutet.

Es ist dann auch ganz natürlich und ergänzt das Beweismaterial, daß in der Prosa der Sam.-Pās. so viele Wortverbindungen von metrischem Rhythmus nachzuweisen sind, die tatsächlich mit Versteilen des Dīp. sich decken oder mit Leichtigkeit als beabsichtigte oder durch Flüchtigkeit hervorgerufene Verdrehungen solcher erklären lassen. Ich weise z. B. hin auf folgende Stellen meiner oben S. 339 ff. gegebenen Aufzählung: Vin. Pit. 111, S. 299, Z. 7 v. u.; S. 300, Z. 1; Z. 5; Z. 6; S. 301, Z. 18/19; S. 304, Z. 5; Z. 24/25; Z. 28/29; S. 306, Z. 5; Z. 12/13; S. 325, Z. 14/15; S. 326, Z. 11 v. u.; Z. 3 v. u.; S. 328, Z. 5 v. u.; Z. 4 u. 3 v. u.; S. 331, Z. 11; S. 334, Z. 25.

Freilich enthält das fragliche Stück der Sam.-Pās. auch Strophenzitate, die auf den Dīp. sich nicht zurückführen lassen (darüber unten mehr!). Selbst aber von diesen bestätigen einige (Vin.-P. III, S. 316 und 317) in überraschender Weise die Richtigkeit meiner Ansicht, denn sie passen, wie schon erwähnt (oben S. 342), viel weniger zu dem vorangehenden Prosastück, das sie rekapitulieren sollen, als die entsprechenden Dīp.-Strophen dazu passen. Wenn also Buddhaghosa

diese Strophen "offenbar der Atthakathā entnommen" hätte, wie Geiger Dīp. und Mah., S. 80 meint, dann würde sich gerade daraus eine für Geiger unerwünschte Folgerung ergeben: daß nämlich Buddhagh. auf den Dīp. mehr Gewicht legte als auf die Atthak., da er den Text des Ersteren paraphrasierte, und daß der Dīp. von der Atthakathā stark abweicht.

Es ist früher dargelegt worden, daß der Dip. ein barbarisches Pāli enthält. Wenn sich nun nachweisen läßt, daß auch die Sam.-Pās. in einzelnen mit dem Dip. kongruenten Stellen dieselben Fehler oder Härten aufweist wie der Dip., dann ist das das Tüpfelchen auf dem i des Beweises, daß jene Wendungen aus der Feder keines anderen als des Dip.-Verfassers stammen. Ein Fall dieser Art liegt vor im Pāda d der zweiten und dritten Str. jener Strophengruppe von S. 294, die mit Dīp. rv, 49-51 sich deckt: diţthapubbā tathāgatam = ,die früher den Tathägata gesehen hatten'. Die aktive Konstruktion des P. P. P. selbst von transitiven Verben ist zwar im Skr. und Pāli nichts absolut Unerhörtes, aber das mit pubba komponierte dittha in solcher Konstruktion nimmt sich doch höchst sonderbar aus, weil dṛṣṭapūrva und ditthapubba Bildungen von festem Gepräge und typischem (passiven) Sinne sind. Der zweite übereinstimmende Fehler ist der Anakoluth in der Str. S. 330 und Dip. xv, 19 + 20, deren Zusammengehörigkeit ich oben S. 344 festgestellt habe, ein Anakoluth, der Oldenberg so kraß erschien, daß er in der Dip.-Ausgabe die beiden Satzteile für Fragmente zweier verschiedener Strophen hielt:

> Smp. puṇṇamāyaṃ mahāvīro cātumāsiniyā idha āgantvā devalokamhā hatthikumbhe patiṭṭhito.

"Nachdem der große Held am Vollmondstage, am Tage des Viermonatsfestes aus dem Himmel hier eingetroffen war, wurde (an diesem selben Tage) (das Reliquiengefäß) auf den Schädelhöcker des Elefanten gestellt." Aus dem Prosasatze  $r\bar{a}j\bar{a}$  dhātucaṅgoṭakaṃ gahetvā hatthikumbhe ṭhapesi auf S. 329 ist es klar, daß Buddhaghosa die Strophe so verstanden wissen wollte und nicht etwa so, daß der große Held selbst mit dem Reliquiengefäß auf dem Kopf des Elefanten plaziert worden wäre.

Dîp. cātumāsam komudiyam divasam puņņarattiyā āgato ca mahāvīro gajakumbhe patitthito.

On the day of the full moon of the month Kattika, on the day of the Cātumāsa festival, the great hero arrived. (The dish with the relics) was placed on the frontal globe of the (state) elephant (Oldenbergs Übersetzung).

Von den wenigen Prosasätzen, die in dem uns erhaltenen Dīp. stehen, ist der Satz IV, 47 dem Cullavagga entnommen (s. oben, S. 339, Anm.), und ähnliche Herkunft wird für die anderen zu vermuten sein. Jedenfalls dürfen sie nicht als Stütze für die Behauptung angeführt werden, Buddhaghosa und der Dīp.-Verfasser hätten den "Mahāvaṃsa" der Prosa-Aṭthakathā als gemeinsame Quelle benutzt. Die Reihe Gründe, aus denen die Nichtstichhaltigkeit eines solchen Schlusses hervorgeht, liegt so auf der Hand, daß ich auf ihre Aufführung verzichten darf. Übrigens genügt ja zur Widerlegung auch schon der eine oben S. 346 angeführte Grund, daß die beiderseitig selbständige Übersetzung aus singhalesischer Prosa schwerlich übereinstimmende Resultate ergeben haben würde.

Einige nebensächlichere Fragen bleiben offen, denn einige sind vielleicht überhaupt oder vorläufig unlösbar, andere sind neben den zahlreichen wichtigeren Aufgaben, die mir in nächster Zeit obliegen, zu unbedeutend, als daß ich mich durch ihre zeitraubende Untersuchung von meinem Hauptwege abführen lassen dürfte, während es für meine Zwecke unerläßlich war, zur Atthakathä-Hypothese Stellung zu nehmen. Es bleibt z. B. die Frage, ob der Dīp.-Verfasser nun doch (außer den kanonischen Gäthäs) eine literarische Hauptquelle hatte und welche es dann war? Weiter die Frage, wie die Ab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einen Grund, der für die Annahme der Abhängigkeit von einer literarischen Quelle zu sprechen scheinen könnte, will ich deshalb beseitigen, weil ich ursprünglich selbst an ihn dachte. Der Dip. nennt den König Asoka ungewöhnlicherweise häufig Asokadhamma (z. B. vi, 23), was wie eine falsche Kürzung aus Asokadhammarāja (z. B. Smp., Vin. P. 111, S. 320, 321, 328) aussieht, das natürlich vielmehr in Asoka-dhammarāja als in Asokadhamma-rāja zu zerlegen ist. Aber ein solcher Fehler ist ebenso leicht bei der Abhängigkeit von der mündlichen Tradition wie von einer schriftlichen Quelle möglich.

weichungen im Wortlaut und Metrum zwischen Smp. und Dip. an Stellen erklärt werden müssen, die im Prinzip identisch sind, ob wir verschiedene Versionen des Dīp.-Textes1 oder eine Neubearbeitung desselben nach Buddhaghosa anzunehmen haben oder nicht, bezw. wie weit Buddhaghosas Abweichungen aus der allgemeinen indischen Unsitte des ungenauen Zitierens aus dem Gedächtnis<sup>2</sup> oder als absichtliche Korrekturen der sprachlichen und metrischen Verstöße des Dīp. oder als ganz willkürliche Neudichtungen zu erklären sind, und woher seine im Dīp, nicht verifizierten Strophen stammen. Daß aus solchen Differenzen mit nichten sich ein Einwand gegen meine Beweisführung ergibt, folgt aus der Tatsache, daß sie auch da vorliegen, wo Buddhaghosa selbst den Dīp. als Quelle für das zitierte Stück nennt. Z. B. erinnert die zweite der in Vin. P. III. S. 322 ausdrücklich aus dem Dip. angeführten Strophen nur sehr von ferne an die Strophe Dīp. xi, 16, die allein in Betracht kommen kann. Fernere Fragen sind auch die nach Buddhaghosas sonstigen Quellen neben dem Dīp. als der nunmehr erwiesenen Hauptquelle für das verglichene Stück der Smp.3 Wie aber auch die Antworten auf diese Fragen lauten mögen oder zu lauten hätten, wenn sie alle gegeben werden könnten, an dem von mir gewonnenen Resultat können sie sicherlich nichts ändern: daß nämlich die Hypothese hinfällig ist, der Dīp. sei nicht die Hauptquelle des entsprechenden Stückes der Samantapāsādikā und die Hauptquelle des Mahāvaṃsa gewesen, die Verfasser beider Werke hätten vielmehr ebenso wie der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So schon Oldenberg, Dīp-Ausgabe, S. 9, und Geiger, Dīp. und Mah., S. 79, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch Geiger, S. 83.

³ S. 292, Str. 2, a + b = S. 313, Str. 2, a + b ist = Parivāra 1, 1, Str. 1, a + b und 1, 9, Str. 1, a + b; Str. 2 b auch zu vgl. Parivāra an beiden Stellen d. Aus dem Parivāra entnommen ist der Strophenkomplex S 313 f., s. oben, S. 341. Die Str. von S. 302 gehört Jāt. 237 an (G. 2). S. 311 f. reproduziert das Tittirajātaka (Jāt. 319). S. 319, Str. 2, f mantayiṃsu rahogatā ist = Jāt. 547, G. 268 ff., b. etc. Die Benutzung kanonischer Werke ist ja aber bei Buddhaghosa etwas ganz Selbstverständliches; und daß er für die Smp.-Einleitung z. B. Cullavagga und Milindap. benutzt hat, ist schon bekannt.

Dīp. ihren übereinstimmenden Stoff aus einem Stück der alten singhalesischen Atthakathā geschöpft.

Ich glaube, wir können zum Schluß noch einen Schritt weitergehen. Wenn Buddhaghosa, der doch die singhalesische Atthakathä in seine Kommentare verarbeitete, den dem Dīp. entsprechenden Stoff der Samanta-Pāsādikā, wie ich nachgewiesen habe, dem Dīp. und nicht einem in der singhalesischen Atthakathä angeblich enthaltenen alten Mahāvaṃsa entnommen hat, so dürfen wir ganz sicher sein, daß sie derartigen Stoff gar nicht enthalten hat und daß die Annahme, der "Mahāvaṃsa der Alten" habe die Einleitung oder einen anderen Teil von ihr gebildet, ein Irrtum ist, dem wir zu entsagen haben.

## Über Musils Forschungsreisen.

Von

## R. Brünnow.

In diesem ersten Bande seines seit mehreren Jahren angekündigten und mit Spannung erwarteten großen Werkes über das peträische Arabien beschreibt der Verfasser sechs von ihm in den Jahren 1896, 1897, 1898, 1900, 1901 und 1902 ausgeführte Reisen im Lande Moab. Das hier behandelte Gebiet liegt zwischen den südlichen Ausläufern des gileaditischen Gebirges im Norden und dem Wâdi-l-Ḥesâ im Süden; westlich vom Toten Meere begrenzt, erstreckt es sich weit nach Osten zu in die arabische Wüste hinein, in Gegenden, die noch von keinem Europäer betreten wurden. Ein zweiter, im Verlaufe dieses Jahres erscheinender Band wird dem Lande Edom, östlich und westlich von der tiefen Einsenkung der 'Araba, gewidmet sein, das der Verfasser im Anschlusse an seine Reisen in Moab nach den verschiedensten Richtungen durchforscht hat: weitere in Aussicht gestellte Bände sollen die Ergebnisse seiner ethnographischen und folkloristischen Studien und die von ihm gesammelten Inschriften bringen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alois Musil, Arabia Petraea. Band 1: Moab, topographischer Reisebericht. Mit 1 Tafel und 190 Abbildungen im Texte. Herausgegeben von der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, in Kommission bei Alfred Hölder, Wien 1907. Gr. 8° xxIII, 443.

Im gleichen Verlage separat erschienen: Karte von Arabia Petraea, nach eigenen Aufnahmen von Prof. Dr. Alois Musil. Maßstab 1:300000. In drei Blättern, die zusammengestellt eine Karte von 1 m Höhe und 97 cm Breite ergeben.

Kurze Berichte in dem Anzeiger der philosophisch-historischen Klasse der Wiener Akademie ließen bereits ahnen, welche Fülle neuer Tatsachen von dem kühnen Forscher ans Tageslicht gefördert worden waren; die daran geknüpften Erwartungen sind aber durch das hier und in dem in Heft 3 besprochenen Werke über Kusejr 'Amra Dargebotene weit übertroffen. Die allerdings schon zum Teile bekannten Abhänge am Westrande des Plateaus von Moab hat Musil auf das Gründlichste durchforscht und es dürfte sich in diesen Gegenden kaum eine Ruine von Belang finden, die er nicht untersucht und beschrieben hätte. Von ungleich größerer Bedeutung sind jedoch seine Forschungen in dem geheimnisvollen Wüstengebiete ostwärts von der Pilgerstraße, in dem er mehrere höchst merkwürdige, bisher kaum von Hörensagen bekannte altarabische Schlösser als Erster besucht und aufgenommen hat. Auch auf dem eigentlichen Plateau von Moab, das von Domaszewski und mir in den Jahren 1897 und 1898 bereist worden ist, hat Music mehrere wichtige Ruinenstätten entdeckt, die wir übersehen hatten; aber auch sonst konnte er unsere Aufnahme in vielen Punkten berichtigen und vervollständigen.

Es entspricht dem Plane seines Werkes, daß er sich weniger mit den einzelnen Ruinenstätten, die für uns die Hauptsache waren, als mit der allgemeinen Topographie und der Feststellung der Namen beschäftigt: er ist nicht so sehr Archäologe wie Geograph und Ethnograph. Trotzdem hat er eine große Anzahl von Grundrissen, namentlich im Wüstengebiete, sowie auch von Städteplänen mit großer Genauigkeit aufgenommen, was ihm umso höher anzurechnen ist, als er nur mit wenigen Meßinstrumenten ausgerüstet war und meistens eine sehr beschränkte Zeit zur Verfügung hatte.

Die ganze Art Musils erinnert lebhaft an Burckhardt; wir finden bei ihm denselben unermüdlichen, vor keinen Gefahren zurückschreckenden Forschungsdrang, gepaart mit einer überaus feinen Beobachtungsgabe und peinlichster Akribie in seinen Aufzeichnungen; vor seinem großen Vorgänger hat er aber eine ungemein lebendige und plastische Darstellungsweise voraus, die seinem Werke, namentlich wenn er persönliche Erlebnisse berichtet, einen eigenartigen und hohen Reiz verleiht. Auch in seiner Art zu reisen, als Beduine verkleidet und als Beduine lebend, ist er Burckhardt ähnlich; ob zwar das, was vor hundert Jahren durch die Umstände geboten war, auch heutzutage überall am Platze ist, darf wohl bezweifelt werden. Ich möchte daher das Lob, das Musil in dieser Zeitschrift (1904, p. 381) Domaszewski und mir gespendet hat, mit viel mehr Recht auf ihn selbst anwenden und in seinen eigenen Worten wiederholen: "Wenn man unter solchen scheinbar günstigen — in Wirklichkeit aber den Forscher hindernden Verhältnissen — so viel leistet, wie Musil geleistet hat, so muß jeder, der diese Gebiete aus eigener Erfahrung kennt, seinen Mut und seine Ausdauer bewundern und seinem Werke die volle Anerkennung zollen."

In der Wüste selbst muß man vielleicht unter allen Umständen als Beduine reisen; aber in anderen, bewohnteren Teilen des Landes. für die ein solcher Zwang nicht besteht, macht sich der Mangel einer genügenden Ausrüstung sowohl in leiblicher wie in wissenschaftlicher Hinsicht recht fühlbar und, wenn auch zugegeben ist, daß eine größere Karawane in mancher Beziehung ein Hindernis bildet. so bietet sie auf der anderen Seite eine Reihe von nicht zu unterschätzenden Vorteilen, selbst für den, der sich vornehmlich mit dem Studium der heutigen Landesbewohner abgeben will. Das Richtige wäre wohl eine Vereinigung der beiden Arten zu reisen: eine mit den gewöhnlichen Bequemlichkeiten ausgerüstete Zeltkarawane, die sich an den größeren Wasserplätzen längere Zeit aufhalten könnte und so einzelnen Mitgliedern der Gesellschaft die Möglichkeit gäbe, Streifzüge nach allen Richtungen zu unternehmen, während die anderen sich in dem näherliegenden Gebiete mit den rein archäologischen Aufnahmen beschäftigten. Hätte Musik eine derartige bewegliche Basis gehabt, statt daß er immer wieder nach Mâdebâ oder el-Kerak zurückkehren mußte, um sich zu verproviantieren oder auszuruhen, so wären ihm nicht nur viele Strapazen erspart geblieben, er hätte auch zweifellos viel mehr zustande bringen können. Ich muß es daher bedauern, daß ich zur Zeit meiner Reisen nicht das

Vergnügen hatte, ihn zu kennen und ihn nicht auffordern konnte, an unseren Expeditionen teilzunehmen.

Das muß aber immer wieder gesagt werden: kein anderer würde unter den gleichen Umständen auch nur annähernd das geleistet haben, was Alois Musil tatsächlich geleistet hat: noch mehr von ihm zu verlangen, kann nur als Ausdruck der Bewunderung und Anerkennung für seine Fähigkeiten Berechtigung haben. man mit einer Satteltasche ausgerüstet allenfalls überall hingelangen kann, ist zu begreifen; daß man aber dabei photographiert und Grundrisse aufnimmt, grenzt fast ans Wunderbare. Nur wer diese Gegenden selbst bereist hat, kann darüber richtig urteilen; auch wenn man alle Bequemlichkeiten einer Zeltkarawane zur Verfügung hat, ist es oft schwer genug, die aus der ungewohnten Lebensweise und den vielfachen Strapazen des Reisens hervorgehende Ermüdung zu überwinden und sich an die Arbeit zu machen. Vor allem ist aber auch daran zu erinnern, daß Musil seine Reisen während der heißen Jahreszeit unternommen hat, in der der Wassermangel am fühlbarsten ist: dabei hat er öfters Tagestouren von acht bis zehn Stunden im Sattel gemacht!

Dem Reiseberichte vorausgeschickt ist eine eingehende topographische Einleitung (p. 1—22), in der der Verfasser das Gebirge (p. 1—8), die Wasserläufe (p. 9—17), die Wasserorte (p. 17—18), die Mineralprodukte (p. 18—19), die Anbaufähigkeit des Landes (p. 19—20) und die Verkehrsstraßen (p. 20—22) darstellt und bespricht. Die Beschreibung der Berge und der Wasserläufe ist weitaus vollständiger und genauer als bei mir, schon deswegen, weil der westliche Abhang und die Wüste von mir nicht berücksichtigt werden konnten; aber auch für das Plateau von Moab bringt Musil viele wichtige Ergänzungen und Berichtigungen zu meiner Arbeit, die zum größten Teile in seiner oberwähnten Besprechung mitgeteilt waren und die ich im zweiten Bande der Provincia Arabia p. 324 sqq. wieder abgedruckt habe. Vor allem sind die von ihm aufgezeichneten Namensformen unbedingt genauer und zuverlässiger als die meinigen, da er immer mit Eingeborenen reiste und sein Ohr durch

seinen langen Aufenthalt im Lande einen hohen Grad der Ausbildung erlangt hatte.

Die Routen (p. 25-400) sind nach ihrer zeitlichen Folge geordnet, was den Nachteil hat, daß das Zusammengehörige vielfach auseinandergerissen wird; andererseits erhält man dadurch ein getreues Bild der einzelnen Reisen. Immerhin wäre es besser gewesen, wenn wenigstens die Bauwerke im Zusammenhange behandelt worden wären; zum mindesten hätten bei den an verschiedenen Stellen des Werkes beschriebenen Ruinenstätten Hinweise angebracht werden sollen. Und obwohl die Reisetage jeweilen am Rande angemerkt sind, so fehlt eine zusammenfassende Darstellung der Routiers; weder die Inhaltsübersicht p. xv-xvIII noch die Routenübersicht p. 401-408 bieten einen Ersatz dafür. Ich glaube daher nichts Überflüssiges zu tun, wenn ich hier eine solche zusammenfassende Übersicht gebe, zumal sie mir die Möglichkeit gewährt, das Verhältnis der Musischen Routen zu den in der Provincia Arabia mitgeteilten anschaulich darzustellen. Wie man sieht, ist mehr als die Hälfte der von Musik verfolgten Routen bisher von keinem Reisenden beschrieben und auch wohl nie gemacht worden.

| Datum    | Seite | Musik                                 | Provincia Arabia |
|----------|-------|---------------------------------------|------------------|
|          |       | 1896.                                 |                  |
| Aug. 14. | 26    | el Kerak-Ader (Fig. 1) - el-Leğğûn    |                  |
| _        |       | (Fig. 2)                              | 11, 41 umgekehrt |
|          | 29    | el-Leğğûn—Kaşr Bšêr (Fig. 3—5)        | п, 45            |
|          | 33    | Ķaşr Bšêr – Ķaşr Aba-l-Hrâk           | п, 60            |
|          | 35    | Wâdi-l-Mhêres—el-Ḥmêmât               | -                |
| 15.      |       | el-Ḥmêmât—Ḥirbet el-Rurâb             |                  |
| 16.      |       | Hirbet el-Rurâb— el-Leğğûn            | 11, 38 umgekehrt |
|          | 36    | el-Leğğûn—el-Kuţrâni (Fig. 6-7)       | и, 85 umgekehrt  |
|          | 40    | el-Ķuṭrâni—Wâdi-l-Ḥanačên             | п, 42            |
| 17.      | 42    | Wâdi-l-Ḥanačên—el-Morejṛa (Mrêga)     |                  |
|          | 43    | el-Morejṛa—el-Middîn                  | г, 79            |
|          | 44    | el-Middîn—el-Kerak                    | ı, 60 umgekehrt  |
|          | 45    | Beschreibung von el-Kerak, Grundriß:  |                  |
|          |       | Fig. 9, Photographien: Fig. 8, 10-21, |                  |
|          |       | 26, 27 und Tafel 1                    |                  |

| Datum     | Seite | Musil                                                              | Provincia Arabia  |
|-----------|-------|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Aug 26.   | 63    | el-Kerak-sejl ed-Drâ' am Toten Meere                               | ı, 18 umgekehrt   |
| 27.       | 67    | sejl ed-Drâ'—Rôr-eş-Şâfije (Fig. 22)                               | ı, 18 umgekehrt   |
| 28.       | 70    | Rôr eş-Şâfije — Hanzîre — el-Kerak (Fig.                           | _                 |
|           |       | 23—25)                                                             |                   |
| 31.       | 77    | el-Kerak—Dât Râs (Fig. 28, 29, 147, 148)                           | ı, 68 (zum Teile) |
| Sept. 1.  | 80    | Dât Râs—el-Mdejbî'                                                 |                   |
|           | 81    | el-Mdejbî —Mhajj                                                   | г, 76             |
|           | 82    | Mḥajj—'Ain el-Bzê'ijje                                             |                   |
|           | 83    | ʿAin el-Bzêʻijje—Ķalʻat el-Ḥesâ                                    | n, 20 umgekehrt   |
| 2.        | 84    | Von hier geht der Verfasser nach Petra<br>s. Bd. II, 1, p. 27-158. |                   |
| 15.       | 86    | el-Kerak—Meğdelên, dann nach Westen                                |                   |
|           |       | hinab nach Tell el-Msaṭṭaḥ                                         | -                 |
| 16.       | 89    | Tell el-Msaṭṭaḥ—'Arṣa Slîmân ibn Dâ'ûd                             |                   |
|           |       | (Fig. 30) — 'Ain el-Bedijje — Wâdi-                                |                   |
|           |       | l-Môğib—sejl Hejdân                                                |                   |
| 17.       | 95    | sejl Hejdân-el-Mčâwer (Mukaur)                                     | - I               |
|           | 97    | el-Mčâwer—Ḥammâm Zerkâ Mâʿîn (Fig.                                 | . 02              |
| 40        | 100   | 31—35)                                                             | ı, 23<br>ı, 25    |
| 18.       | 100   | Zerkâ Mâ'în—Mâdebâ                                                 | 1, 20             |
|           |       | 1897.                                                              |                   |
| Juni 17.  | 106   | Mâdebâ — Ḥawwâra (Fig. 36) — Umm                                   | 1                 |
| o din 11. | 100   | Kuşejr — Umm el-Walîd — Zejnab —<br>Wâdi- <u>t</u> -Tamad          |                   |
|           | 109   | Wâdi-t-Tamad—Umm er-Raşâş (Fig. 37)                                | 11, 73 umgekehrt  |
|           | 110   | Ummer-Rasas-el-Mešrejž (el-Mušgerîje)-                             |                   |
|           |       | el-Ğmejl-Sâlije-Wâdi und Ain Sa'îde                                | -                 |
| 18.       | 111   | 'Ain Sa'ide — Ğebel er-Râmma (Râm) —                               |                   |
|           |       | Mak'ad Ibn Nasrallâh                                               | _                 |
|           |       | Mak'ad Ibn Nașrallâh-Wâdi-l-Wâle-Libb                              | ı, 20, 29 umgek.  |
|           | 112   | Libb-Wâdi Zerkâ Mâ'în                                              | _                 |
| 19.       | 113   | Hammâm Zerkâ Mâ'în—Mâdebâ                                          | 1, 25             |
|           |       | Beschreibung von Mâdebâ, Stadtplan:                                |                   |
|           |       | Fig. 39, Grundrisse von Kirchen:                                   |                   |
|           |       | Fig. 40-43, 45, 46, Photographien:                                 |                   |
|           | •     | Fig. 38, 44, 47.                                                   |                   |
| 25.       | 125   | Mâdebâ—Libb—Wâdi-l-Wâle (bei den                                   |                   |
|           | ,     | Meilensteinen)                                                     | г, 19             |

| Datum    | Seite | Musil                                                                                                                    | Provincia Arabia        |
|----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Juni 26. | 127   | Wâdi-l-Wâle nach Westen hinab—Kul-<br>'ammet Aba-l-Hşejn (1, 28) — hinauf<br>nach Barza — Dîbân                          | _                       |
|          | 130   | Dîbân-'Arâ'er (Wâdi-l-Môğib: Fig. 48,49)                                                                                 | т, 31                   |
|          | 131   | 'Arâ'er-Lehûn-Kerje Falha                                                                                                |                         |
| 27.      | 132   | Ķerje Falḥa—Wâdi-l-Wâle                                                                                                  | r, 29                   |
|          | 133   | Wâdi-l-Wâle—Kul'ammet Aba-l-Ḥṣejn—<br>hinauf nach el-Mčâwer—hinab in das<br>Sejl Hejdân                                  | _                       |
| 28.      | 135   | Sejl Hejdân—Ard el-'Aṭašiye (Fig. 50)—<br>Wâdi-l-Môğib—'Ain el-Bedijje—hin-<br>auf am Šîhân vorbei nach Râs Wâdi<br>Şwar | _                       |
| 29.      | 138   | Râs Wâdi Ṣwar—Balû'a (1, 46)—'Azzûr<br>und zurück                                                                        | _                       |
| 30.      | 140   | Râs Wâdi Ṣwar—Ķaṣr Rabba (Fig 51)—<br>Hirbet el-Fitjân—el-Leǧǧûn—Middîn                                                  | _                       |
| Juli 1.  | 143   | Middîn—el-Leǧǧûn                                                                                                         |                         |
| 2.       | 144   | el-Leğğûn—Kaşr Bšêr—Wâdi-l-Haraze<br>(Fig. 52)—Wâdi-t-Tamad                                                              | н, 45, 60, 73           |
| 3.       | 146   | Wâdi- <u>t-T</u> amad—Mâdebâ                                                                                             | ı, 19 zum Teile         |
|          |       | 1898.                                                                                                                    |                         |
| März 28. |       | Reise von Razze nach Petra und zurück bis<br>zum Wâdi-l-Hesâs. Bd. 11, 1, p. 215—301                                     |                         |
| Mai 6.   | 151   | Wâdi-l-Ḥesâ—Daraǧet el-Ḥajje—el-ʿArâķ<br>(Oerak)—zurück nach ʿAmaķa                                                      |                         |
|          | 152   | 'Amaka (Ammagâ)—el-Môte—el-Kerak                                                                                         | ı, 106, 10 <del>4</del> |
| 12.      | 153   | el-Kerak—ed-Dêr—Rabba (Fig. 53, 174<br>bis 177)—el-Jârûţ                                                                 | _                       |
| 13.      | 157   | el-Jârût — Hammâm Ibn Hammâd — Rôr<br>el-Mezra' (Fig. 54, 55)                                                            | _                       |
| 14.      | 164   | Rôr el-Mezra – el-Lisân (Fig. 57), Kloster-<br>ruine el Kerje (Fig. 56) – Kufrabba                                       | _                       |
| 15.      | 170   | Kufrabba—el-Kerak                                                                                                        | _                       |
| 28.      | 173   | el-Kerak—Mâdebâ                                                                                                          | ı, 19—59 umgek.         |
| 31.      | 174   | Mâdebâ—Nitil—el-Herri<br>el-Herri—Wâdi- <u>t</u> -Tamad — Wâdi-š-Šâbeč<br>Wâdi-š-Šâbeč—Hân ez-Zebîb                      | п, 86, 74               |

| Datum   | Seite  | Musil                                                                       | Provincia Arabia |
|---------|--------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Datum   | Derice |                                                                             | Titvinita Alabia |
| Juni 1. | 176    | Hân ez-Zebîb—Gebel eš-Šefa'                                                 | _                |
| 2.      | 178    | eš-Šefa´—Ķaṣr aṭ-Ţûba                                                       | _                |
|         |        | Beschreibung von at-Tûba, Situations-                                       |                  |
|         |        | plan: Fig. 59, Grundrisse: Fig. 61,                                         |                  |
|         |        | 140, 142, Rekonstruktion: Fig. 70,                                          |                  |
|         |        | Photographien: Fig. 60, 62-69, 139,                                         |                  |
|         |        | 141.                                                                        |                  |
| 3.      | 188    | aṭ-Ṭûba—al-Genâb                                                            | _                |
| 4.      | 190    | al-Genâb—al-Muwakkar                                                        | _                |
|         |        | Beschreibung von al-Muwakkar, Situa-                                        |                  |
|         |        | tionsplan: Fig. 71, Grundrisse: Fig.                                        |                  |
|         |        | 72, 80, Schnitte: Fig. 74, 75, 81, 82,                                      | 100              |
| _       | 105    | Photographien: Fig. 73, 78, 79                                              | п, 182           |
| 5.      | 195    | al-Genâb—al-Mšatta                                                          |                  |
|         |        | Beschreibung von al-Mšatta, Grundriß:                                       | п, 105           |
| 7.      | 206    | Fig. 83, Photographien: Fig. 84—92<br>al-Ğenâb—Radîr al-Čelât (Fig. 93)—al- | 11, 100          |
| • • •   | 200    | Harâni                                                                      | _                |
| 8.      |        | al-Ḥarâni — Ķuṣejr ʿAmrâ — Lager der                                        |                  |
|         |        | Benî Şahr                                                                   | _                |
| 10.     | 209    | Lager—Ķaşr es-Sahl                                                          | _                |
|         |        | Ķaşr es-Sahl— Ammân.                                                        | н, 213, 216      |
|         |        | 1900.                                                                       |                  |
| Juli 4. | 215    | Mâdebâ-Kfêr Abu Bedd (Fig. 94)-Ba-                                          | 1                |
|         |        | ražên (Fig. 95)—el-Jâdûde                                                   | _                |
| 5.      | 219    | el-Jâdûde—Wâdi ač-Čelât                                                     |                  |
| 6.      | 221    | Wâdi ač-Čelât—Ķuṣejr ʿAmrâ                                                  | _                |
|         |        | Beschreibung von 'Amrâ, Situationsplan:                                     |                  |
|         |        | Fig. 96, Grundrisse: Fig. 98-100,                                           |                  |
|         | 1      | Schnitt: Fig. 104, Photographien:                                           |                  |
|         |        | Fig. 97, 101—103, 105, 118—124, 128.                                        |                  |
| 13.     | 232    | Kuşejr 'Amrâ—Lagerplatz                                                     | _                |
| 14.     |        | Lagerplatz—al-Mšatta—Mâdebâ                                                 | _                |
| 22.     | 234    | Mâdebâ — Wâdi Bţân el-Barl — Wâdi-                                          |                  |
|         |        | l-Ḥabîs — Abû Štâr — Ḥirbet Ḥûme —                                          |                  |
|         |        | 'Aţârûs —el-Mčâwer—el-Mešneķa                                               | _                |
| 23.     | 239    | el-Mešneķa—ez-Zâra—'Ain 'Aţţûn—Še'îb                                        |                  |
|         |        | el-KlejtHirbet Mêķe                                                         | _ ·              |
| 24.     | 242    | Mêke—Kul'ammet Aba l-Ḥṣejn (Grund-                                          |                  |
|         |        | riß: Fig. 106) — durch Wâdi-l-Wâle                                          | La V             |

| Datum      | Seite       | Musil                                                                                                                                                                                                                            | Provincia Arabia |  |
|------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|
| Juli 24.   | 242         | und Wâdi-l-Buțm hinauf auf die Ebene<br>in der Nähe von Umm er-Rașâș                                                                                                                                                             | _                |  |
| 25.        | 246         | Lagerplatz—Umm er Raṣâṣ—Sâlije—'Ain<br>Sa'îde—el-Mdejjine (Fig. 107, 151)—<br>Kaşr (Riğm) el-'Âl                                                                                                                                 |                  |  |
|            | 248         | Beschreibung von Kasr el-Al, Grundriß und Photographie: Fig. 108, 109                                                                                                                                                            | п, 61            |  |
|            | <b>25</b> 0 | Kaşr el-'Âl—Wâdi Sa'îde—Umm er-Raşâş<br>Umm er-Raşâş—Wâdi- <u>t-T</u> amad                                                                                                                                                       | н, 73            |  |
| 26.        | 251         | Wâdi-t-Tamad—er-Rmejl—Wâdi Mlêḥ<br>Wâdi Mlèḥ—ed-Dlêlet el-Ŗarbijje—Nitil                                                                                                                                                         | ı, 25—27 umgek.  |  |
| 20.        |             | — Mâdebâ                                                                                                                                                                                                                         |                  |  |
| Aug. 1.    | 254         | Mâdebâ—el-Ker <b>a</b> k                                                                                                                                                                                                         |                  |  |
| 9.         | 255         | el-Kerak—Kufrabba (Fig. 110: Dolme)—<br>el-Arâķ (Oerak)—Hanzîra                                                                                                                                                                  | _                |  |
| 10.        | 260         | Hanzîra—Sejl el-Kerâḥi (Wâdi-l-Hesâ)                                                                                                                                                                                             | _                |  |
|            |             | Von hier geht der Verfasser weiter nach<br>Petra, s. Bd. 11, 1, p. 313 – 337                                                                                                                                                     |                  |  |
|            | 1901.       |                                                                                                                                                                                                                                  |                  |  |
| Mai 9.     | 265         | Mâdebâ — el-Kwêžije (Fig. 111—114) — 'Ujûn ed-Dìb (Fig. 115) — Hirbet Sijâra (Fig. 116)—Mâdebâ                                                                                                                                   | _                |  |
| 25.        | 275         | Mâdebâ—Umm Kuşejr—Zîzâ—al-Ğenâb<br>—eš-Šefa'                                                                                                                                                                                     |                  |  |
| 26.        | 276         | eš-Šefa'—Kuṣejr 'Amrâ<br>Beschreibung von 'Amrâ, Photographien:                                                                                                                                                                  |                  |  |
| Juni 8.    | 289         | Fig. 117—124 (s. 1900, Juli 6.)  'Amrâ—Kuşejr el-'Wejned und zurück Reschreibung von el 'Wejned Situations                                                                                                                       |                  |  |
| 9.         | 290         | Beschreibung von el-'Wejned, Situations-<br>plan: Fig. 125, Grundriß: Fig. 126,<br>Photographie des Radîr: Fig. 127<br>'Amrâ-Kaşr el-Harâni<br>Beschreibung von el-Harâni, Grundrisse:<br>Fig. 130-134, Aufrisse: Fig. 132, 133, | -                |  |
| 10.<br>11. | 293<br>294  | 135, Photographien: Fig. 129, 131<br>al-Ḥarâni—al-Mwakkar—al-Mšatta<br>al-Mšatta—Ḥirbet ZejnabWâdi-ṭ-Tamad                                                                                                                       | _                |  |
|            |             | el-Mdejjine                                                                                                                                                                                                                      |                  |  |

| Datum    | Seite | Musil                                                                                                                                                                | Provincia Arabia            |
|----------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| Juni 11. | 299   | Beschreibung von el-Mdejjine, Grundriß:<br>Fig. 137, Photographie: Fig. 136<br>el-Mdejjine-Wâdi-l-Židre (Ğidre)-Kal'at                                               | 1, 28                       |
| 12.      | 302   | aḍ-Dab'a<br>Kal'at aḍ-Dab'a — Kuṣejr al-Hammâm<br>(Fig. 138) — Ruğm el-Klejta—weiter<br>die Nacht hindurch bis aṭ-Tûba                                               | п, 74                       |
| 13.      | 307   | Kaşr at Tûba (Fig. 139—142, s. 1898,<br>Juni 2.)—'Attârat Umm at-Tejrân                                                                                              |                             |
| 14.      | 310   | 'Aṭṭârat Umm aṭ-Tejran—Kerjat al-Ḥafîre                                                                                                                              |                             |
| 15.      | 312   | Kerjat al-Ḥafîre—Kuṣejr al-Mšejiš                                                                                                                                    |                             |
| 19.      | 314   | Beschreibung von al-Mšejiš, Situations-<br>plan: Fig. 143, Grundriß: Fig. 144<br>Kuṣejr al-Mšejiš—Radîr al-Ğinz (Fig. 145,                                           |                             |
|          | 317   | 146) Von hier gehen Musik und Mielich nach Petra, s. Bd. 11, 2, p. 3—16                                                                                              | _                           |
| 29.      | 320   | Wâdi-l-Hesâ—el-'Ajna                                                                                                                                                 | ı, 81 umgekehrt             |
| H        | 322   | al-'Ajna-Dât Râs (Fig. 147, 148, s. 1896,                                                                                                                            | 3, 028                      |
| 30.      | 522   | Aug. 31.)  Dât Râs—Umm Hamât (el Ḥammâr)—Nahl  (Niḥel)—Wâdi-ţ-Tarfawijjât—Ḥafâjer al-Ḥanačên (el-Ḥanakên) (Fig. 149)                                                 | ı, 80 umgekehrt<br>—        |
| Juli 2.  | 327   | al-Ḥanačên—Wâdi-s-Sulţâni Wâdi-s-Sulţâni — Kaşr Bšêr — Nakb al-<br>Ḥaraze (Fig 150)—Trajja Trajja—Wâdi-s-Sa'îde—el-Mdejjine                                          | 11, 42 umgekehrt 11, 45, 60 |
|          | 329   | Beschreibung von el-Mdejjine, Situations-<br>plan: Fig. 151, Photographie: Fig. 107                                                                                  |                             |
| 3.       | 330   | el-Mdejjine 'Arâ'er                                                                                                                                                  | _                           |
|          | 331   | Beschreibung von 'Arâ'er, Grundriß: Fig. 152, Photographien: Fig. 153, 154                                                                                           |                             |
| 1        | 332   | `Arâ'er — Dîbân — Wâdi·l·Wâle — Wâdi-                                                                                                                                | 91 90 00                    |
| 4.       |       | l-Hğaf (südlich von Libb)<br>Wâdi-l-Hğaf—Mâdebâ                                                                                                                      | 1, 31, 29, 20 umgek.        |
| 8.       | 334   | Mâdebâ — en-Neba' (Nebo) — Hirbet el-<br>Mhajjet<br>Beschreibung von el-Mhajjet, Situations-<br>plan: Fig. 155, Felsgräber: Fig. 156.<br>— (Tell er-Râme: Fig. 157). | _                           |
|          | 340   | el-Mhajjet—Sijâra (Fig. 158, 159, 273)— 'Ujûn Mûsâ (Fig. 159—163)—Mâdebâ                                                                                             | _                           |

| Datum ,  | Seite        | Musil                                                                                                              | Provincia Arabia  |
|----------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Juli 10. | 349          | Mâdebâ—Menğa<br>Menğa—aṭ·Tonejb (Fig. 164)                                                                         | 11, 178 umgekehrt |
| !        | 351          | aţ-Tonejb-er-Ražîb (er-Regêbe)                                                                                     |                   |
|          | 352          | er-Ražîb — el-Čehf (el-Kahf)—Kuşejr es-<br>Sahel<br>Kuşejr es-Sahel — Hirbet Nêfa'a—Hirbet                         | и, 195, 213       |
|          |              | es-Sûk                                                                                                             |                   |
| 11.      | 3 <b>5</b> 3 | Hirbet es-Sûk (Fig. 165) — Bejt Zer'a<br>(Fig. 166, 185) — Umm el-Kenâfed—<br>'Ain Hesbân (Fig. 167)—Mâdebâ        | _                 |
|          |              | 1902.                                                                                                              |                   |
| ı        | ,            | Der Verfasser kehrt von seiner Reise nach                                                                          |                   |
| Okt. 7.  | 359          | Edom zurück: s. Bd. 11, 2, p.52—243<br>Wâdi-l-Ḥesâ—el-'Ačûze—el-'Amaķa—el-                                         |                   |
|          |              | Môte — el-Kerak                                                                                                    | ı, 103 umgekehrt  |
| 12.      | 363          | el-Kerak—Šağaret el-Mêse—Čfêrâz (Kefêr<br>Râz)—Ğa'far—el-Middîn                                                    |                   |
| 13.      | 366          | el-Middîn — Nahl (Niḥel) — el-Mâhri —<br>Feǧǧ el-ʿAsêker—Bîr en-Nâjem—Bîr<br>Bašbaš—zurück nach el-Middîn          |                   |
| ;        | 368          | el-Middîn-Hirbet el-Haddâde (bei Râs<br>Abû Hammûr)                                                                | ı, 60 umgekehrt   |
| Okt. 14. | 369          | Hirbet el-Haddâde—er-Rabba                                                                                         | ı, 59 umgekehrt   |
|          |              | Beschreibung von er-Rabba, Situations-<br>plan: Fig. 173, Photographien: Fig. 53,<br>174-177.                      | 1, 54             |
| !        | 374          | er-Rabba-Hirbet el Jârût (Yârûd)                                                                                   | _                 |
| 15.      | 375          | Hirbet al-Jârûţ—Hirbet Fakûʿa—Šîḥân—<br>Balûʿa—Hirbet Rîḥa                                                         | _                 |
|          | 376          | Hirbet Rîḥa—Wâdi-l-Môğib—Dîbân                                                                                     | ı, 45—31 umgek.   |
|          |              | Beschreibung von Dibân, Situationsplan:                                                                            |                   |
| 16       |              | Fig. 178, Photographie: Fig. 179                                                                                   | 1, 30             |
| 16.      | 380          | Dîbân—Mâdebâ                                                                                                       | ı, 30—19 umgek.   |
| 22.      | 383          | Mâdebâ—Hesbân                                                                                                      | ı, 18             |
| ,        |              | Beschreibung von Heshân, Situations-<br>plan: Fig. 180, Photographie: Fig. 181,<br>Pläne von Gräbern: Fig. 182—184 |                   |
|          | 388          | Hesbân—el-'Âl                                                                                                      | I, 18             |

| Datum    | Seite      | Musil                                                                                                 | Provincia Arabia |
|----------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Okt. 22. | 388        | el-'Âl-Bejt Zer'a (Fig. 166, 185)-Umm<br>el-Brâč (Fig. 186, 188)-es-Sâmač-<br>Ḥirbet el-Mâsûḥ-Mâdebâ  | _                |
| 23.      | 395        | Mâdebâ — Hirbet Hrêdîn (Hradîn) —<br>'Aţârûs<br>Beschreibung von 'Aţârûs, Situationsplan:<br>Fig. 189 | г, 19, 23        |
|          | 396        | 'Aṭârus—Mâ'in                                                                                         | _                |
|          | 397<br>399 | Beschreibung von Mâ'în, Situationsplan:<br>Fig. 190<br>Mâ'în—Mâdebâ                                   | _                |

Topographisch geordnet stellen sich die Musikschen Routen folgendermaßen dar:

### I. Die Abhänge im Westen von Moab.

- A. Die Abhänge nördlich von Wâdi-l-Môğib und dem Seil Heidân.
  - 1. Mâdebâ—'Ujûn ed-Dîb—Sijâra—Mâdebâ: 9. Mai 1901 (265—274).
  - 2. Mâdebâ-en-Neba'-Sijâra-'Ujûn Mûsa-Mâdebâ: 8. Juli 1901 (334-346).
  - Mâdebâ—Hirbet Hûme—'Aţârûs—el-Mučâwer—el-Mešneka—Hammâm ez-Zâra—'Ain 'Aţţûn—Hirbet Mêke—Wâdi-l-Wâle — Kul'ammet Abal-Hşejn: 22.—24. Juli 1900 (236—242).
  - 4. Mâdebâ-Hrêdîn-'Atârûs-Mâ'în-Mâdebâ: 23. Okt. 1902 (395-396).
  - 5. Libb-Ḥammâm Zerķā Mâ'în-Mâdebâ: 18.-19. Juni 1897 (112-113).
  - Wâdi-l-Môğib—Sejl Hejdân—el-Mčáwer—Ḥammâm Zerkâ Mâʿîn—Mâdebâ:
     17—18. Sept. 1896 (94—100).
  - 7. Wâdi-l-Wâle—el-Mčâwer—Ard el'Aţašije—Wâdi-l-Môğib: 27.—28. Juni 1897 (133—136).
- B. Die Abhänge zwischen dem Wâdi-l-Môğib und dem Wâdi-l-Kerak.
  - Wâdi-l-Wâle Kul'ammet Aba-l-Ḥṣejn Barza Dîbân: 26. Juni 1897 (127—130).
  - 9. Wâdi-l-Môğib-'Ain el-Bedijje-Šîhân: 28. Juni 1897 (136-138).
  - el-Kerak—Meğdelên—Tell el-Msaţţâḥ—'Arşa Slîmân ibn Dâ'ûd—'Ain el-Bedijje—Wâdi-l-Môğib: 15.—17. Sept. 1896 (86—94).
  - 11. el-Kerak-ed-Dêr-er-Rabba: 12 Mai 1898 (153-156).
  - 12. er-Rabba--al-Jârût: 12. Mai 1898 (156--157); 14. Okt. 1902 (373--374).
  - 13. al-Jârût-el-Fakû'a-Šîhân: 14.-15. Okt. 1902 (374-376).
  - 14. al-Jârût Hammâm Ibn Hammâd el-Lisân: 13.—14. Mai 1898 (157—166).

- C. Die Abhänge zwischen dem Wâdi-l-Kerak und dem Wâdi-l-Hesâ.
  - 15. el-Lisân-el-Rôr-Kufrabba-el-Kerak: 14.-15. Mai 1898 (166-170).
  - 16. el-Kerak—Rôr eş-Şâfije—Hanzîra—el-Kerak: 26.—28. Aug. 1896 (63—73).
  - 17. el-Kerak Kufrabba el-'Arâk Hanzîra Sejl el-Kerâhî (Wâdi-l-Hesâ):
     9.—10. Aug 1900 (255—261).
  - 18. el-Kerak-Šagaret el-Mêse-Čfêrâz-Ğa'far: 12. Okt. 1902 (363-365).
  - Wâdi-l-Hesâ Darağet el-Ḥajje el-'Arâķ el-'Amaķa: 3. Mai 1898 (151—152).

#### II. Das Plateau von Moab.

- A. Das Plateau nördlich vom Wâdi-l-Wâle (el-Belkâ).
  - 20. Mâdebâ-el-Jâdûde-al-Mwakkar: 4.-5. Juli 1900 (215-221).
  - Mâdebâ—at-Tonejb—el-Čehf (el-Kahf)—Nêfa'a—Hirbet es-Sûk—'Ain Hesbân - Mâdebâ: 10.—11. Juli 1901 (349—355).
  - 22. Màdebâ—Hesbân—el-'Âl—Bejt Zer'a—Umm el-Brâč—Mâdebâ: 22. Okt. 1902 (383—393).
  - Mâdebâ—Libb—Wâdî-l-Wâle: 25.—26. Juni 1897 (125—127); umgekehrt:
     3.—4. Juli 1901 (332); 16. Okt. 1902 (380).
  - Mâdebâ—Hawwâra—Umm el-Ķuşejr—Umm el-Walîd—Zejnab—Wâdi-t-Tamad: 17. Juni 1897 (106—108).
  - 25. Mådebå—Nitil—Hirbet el-Heri—Wådi-t-Tamad—el-Mdejjine: 31. Mai 1898 (173-174).
  - 26. al-Mšatta—Zejnab—Wâdi-t-Tamad—el-Mdejjine: 11, Juni 1901 (294-298).
  - 27. Wâdi-t-Tamad—er-Rmejl—Wâdi Mlêh—Nitil—Mâdebâ: 25.—26. Juli 1900 (251—252); cf. 3. Juli 1897 (146).
- B. Das Plateau zwischen dem Wâdi-l-Wâle und dem Wadi-l-Môğib (el-Kûra).
  - 28. Wâdi-t-Tamad-el-Mdejjine-Kal'at ad-Dab'a: 11. Juni 1901 (298-301).
  - 29. Wâdi-t-Tamad-el-Mdejjine-Hân ez-Zebîb; 31. Mai 1898 (174-176).
  - 30. Wâdi-t-Tamad-Umm er-Raṣâṣ-Wâdi ('Ain) Sa'îde-Libb: 17.--18. Juni 1897 (109--111).
  - 31. Wâdi-l-Wâle Wâdi-l-Buțm Umm er-Raşâş 'Ain Sa'îde Kaşr el-'Âl: 24.—25. Juli 1900 (242—250).
  - 32. Kaşr el-'Âl--'Ain Sa'îde--Umm er-Raşâş -- Wâdi-t-Tamad: 25.--26. Juli 1900 (250--251).
  - 33. Wâdi-l-Ḥaraze—Kaṣr eṭ-Ṭrajja—'Ain Sa'îde—el-Mdejjine—'Arâ'er: 2. Juli 1901 (328—331).
  - 34. Wâdi-l-Haraze-Kaşr et-Trajja-Wâdi-t-Tamad: 2. Juli 1897 (146).
  - 35. Dîbân-Abû Zîrân (Şîgân)-Wâdi-l-Wâle: 16. Okt. 1902 (380).
  - 36. Dîbân Arâ'er: 26. Juni 1897 (130); umgekehrt: 3. Juli 1901 (332).
  - 37. 'Arâ'er-el-Lehûn-Wâdi-l-Wâle: 26.-27. Juni 1897 (131-132).

- C. Das Plateau zwischen dem Wâdi-l-Môğib und dem Gebirgszuge östlich von el-Kerak.
  - 38. Šîḥân—er-Rîḥâ—Wâdi-l-Môğib—Dîbân: 15.—16. Okt. 1902 (376).
  - 39. Šîḥân Râs Wâdi Şwar Ḥirbet Balû'a Ḥirbet 'Azzûr Ķaṣr Rabba: 28.—30. Juni 1897 (138—140)
  - 40. Kaşı Rabba-el-Leğğûn -- el-Middîn -- el-Leğğûn: 30. Juni--1. Juli 1897 (141--144).
  - 41. el-Hmêmât-el-Leğğûn: 16. Aug. 1896 (35-36).
  - 42. el-Kerak-el-Leğğûn: 14. Aug. 1896 (26-29).
  - el-Leğğûn—el-Kuţrâni—el-Ḥanačên—el-Middîn—el-Kerak: 16.—17. Aug.
     1896 (36—45). Zu el-Ḥanačên s. auch Nr. 50.
  - 44. el-Leğğûn-Wâdi-s-Sultâni: 14. Aug. 1896 (29-30); 2. Juli 1897 (144).
  - Wâdi-s-Sulţâni—Kaşr Bšêr: 14. Aug. 1896 (30—32); 2. Juli 1897 (144);
     Juli 1901 (328).
  - 46. Kaşr Bšêr-Wâdi-l-Mhêres-el-Hmêmât: 14.—15. Aug. 1896 (33—35).
  - 47. Ķaşr Bšêr—Kaşr el-'Âl—Wâdi-l-Ḥaraze: 2. Juli 1897 (144—145); 2. Juli 1901 (328).
  - 48. el-Kerak-er-Rabba: s. Nr. 11 und Nr. 51.
- D. Das Plateau zwischen dem Gebirgszuge östlich von el-Kerak und dem Wâdil-Ḥesâ.
  - 49. el-Kerak Dât Râs Mhajj Kal'at el-Hesâ: 31. Aug.—1. Sept. 1896 (77—84).
  - Wâdi-l-Ḥesâ—Dât Râs Naḥl el-Ḥanačên Wâdi-s-Sulţâni: 29. Juni —
     Juli 1901 (320—327). Vgl. Nr. 43.
  - Ğa'far el-Middîn Naḥl el-Mâhri Feğğ el-'Asêker el-Middîn er-Rabba: 12.—14. Okt. 1902 (366—370).
  - 52. Wâdi-l-Ḥesâ—el-'Ačûze—el-'Amaķa: 7. Okt. 1902 (359—361).
  - 53. el-'Amaka—el-Môte—el-Kerak: 3. Mai 1898 (152); 7. Okt. 1902 (361—362).

### III. Die Wüste ostwärts von der Pilgerstraße.

- 54. Hân ez-Zebîb Kaşr aţ-Ţûba al-Mwakkar al-Mšatta al-Harâni Kuşejr 'Amra 'Ammân: 1.—10. Juni 1898 (176—210). Vgl. Nr. 20.
- 55. al-Jâdûde—al-Mwakkar—Kuşejr 'Amra—al-Mšatta—Mâdebâ: 5.—14. Juli 1900 (211—232).
- 56. al-Mšatta—Ķuşejr 'Amra—Ķuşejr el-'Wejned—Ķaşr el-Ḥarâni—al-Mšatta: 25 Mai—10. Juni 1901 (275—293). Vgl. Nr. 26, 28.
- 57. Kal'at aḍ-Dab'a—Kuṣejr al-Ḥammâm—Kaṣr aṭ-Ṭûba—Kuṣejr al-Mšejiš— Radîr al-Ğinz: 12.—15. Juni 1901 (302-317).

Die hauptsächlichsten von Musik entdeckten (\*) oder zum ersten Male ausführlich beschriebenen Ruinenstätten und Bauwerke sind folgende. Auf den Abhängen gegen das Tote Meer zu: \* el-Mešneka 238), Hammâm ez-Zâra (240), el-Krejjât (133), \* ed-Dejr (96, 134),

\*Barza (128), Ķul'ammet Aba-l-Ḥṣejn (127, 242 f., Викскнакот 370: Keraoum Abou el Hossein), \*'Arṣa Slîmân ibn Dâ'ûd (90), \*ed-Dejr (154), \*el-Ķerje (166). — Auf dem Plateau von Moab: Ḥawwâra (106), Zejnab (108, Вискінднам Arab Tribes 105: Zeineiba), \*Nêfa'a (352), \*el-Mdejjine im Wâdi Sa'îde (247, 329), Balû'a (138), \*'Azzûr (139), Tamra (42), el-Morejra (43), Naḥl (324). — In der Wüste: al-Ḥarâni (206, 221, 290—293), \*Ķuṣejr 'Amra (208, 222—232, 276—289), \*Ķuṣejr el-'Wejned (289), \*Ķaṣr aṭ-Ṭûba (180—188, 309 sq.), \*Ķuṣejr el-Ḥammâm (302), \*Ķuṣejr el-Mšejiš (314), \*Ķerijat al-Ḥafîre (312).

Von sonstigen Beschreibungen sind zu erwähnen: auf den Abhängen: Ḥrejbe Sijâra (273 sq.), el-Ķwêžije (267 sq.), Ḥirbet el-Mḥajjet (337), Ḥammâm Zerkâ Mâ'în (98 sqq.), 'Atârûs (236 sq., 395 sq.), el-Mčâwer (96), Kufrabba (168, 256), Tar'în (258), el-ʿArâk (259), Ḥanzîra (72, 259). — Auf dem Plateau von Moab: Mâdebâ (113 sqq.), Ḥesbân (384 sqq.), Baražên (218), aṭ-Ṭonejb (350), Umm el-Brâč (390 sqq.), Umm al-Walîd (107), Ķaṣr el-Heri (174), el-Mdejjine im Wâdi-ṭ-Ṭamad (299), Ķal'at aḍ-Pab'a (301), Ḥân ez-Zebîb (176), Đîbân (376—380), 'Arâ'er (331 sq.), el-Lehûn (131), Ķaṣr Rabba (140), er-Rabba (370—373), Ḥirbet el-Fitjân (142), el-Leǧgûn (29), Ķaṣr Bšêr (33), Ķaṣr el-ʿÂl (248 sq.), el-Ķuṭrâni (38 sqq.), el-Middîn (44), el-Kerak (45—56), el-Mâhri (367), Đât Râs (80 sq., 322), Mḥajj (81 sq.), el-ʿAčûze (359). — In der Wüste: al-Mwakkar (190—195), al-Mšatta (196—203).

Von den fünf Plänen und Grundrissen, die sich auch in der Provincia Arabia finden, bietet derjenige von al-Mšatta (198), der übrigens von Musils Reisebegleiter Mielich aufgenommen wurde, nichts Neues, während al-Mwakkar (191), Kasr el-Âl (248) und besonders el-Mdejjine (im Wâdi-t-Tamad, 300) und er-Rabba (370) von Musil vollständiger und besser wiedergegeben sind.

Aus dieser Übersicht erkennt man, welch reichhaltiges Material geboten ist. Für das eigentliche Plateau von Moab bringt zwar Music verhältnismäßig wenig Neues; aber ohne Ausgrabungen wird hier kaum noch etwas zu finden sein. Die oberflächliche Erforschung

der westlichen Abhänge dürfte ebenfalls durch Musil zu ihrem Abschlusse gelangt sein; gerade in diesem ruinenreichen Gebiete müßte vor allem der Spaten angesetzt werden.

Um so glänzender sind Musics Entdeckungen in der Wüste, die in meiner Anzeige des 'Amra-Werkes (Heft 3 dieser Zeitschrift S. 268—296) bereits besprochen worden sind.

In den Anmerkungen, die jedem Abschnitte beigegeben sind, hat Music ein überaus wertvolles historisches und geographisches Material aus den griechischen, lateinischen, arabischen und fränkischen Quellen zusammengetragen; seine Belesenheit, der kaum irgend etwas Wichtiges entgangen sein dürfte, ist staunenswert. Ich habe dazu nur einige Kleinigkeiten zu bemerken.

p. 57, 2 (zu p. 29): Ma'âb ist doch wohl er-Rabba, trotz der Bemerkung Țabaris, es sei keine Stadt, sondern ein Lager. Der Name Leğğûn wäre damals erst recht gebraucht worden. Ich glaube übrigens nicht, daß die großen Kastelle in der späteren Zeit noch benutzt wurden: für die Verteidigung gegen die Araber waren die vorliegenden, die wasserführenden Wadis beschützenden Forts von weit größerer Wichtigkeit. Es ist wenigstens auffallend, daß Oḍruḥ in der Notitia nicht erwähnt ist und, wenn das in dieser als Garnisonsort der Legio Quarta Martia genannte Betthoro el-Leğğûn sein wird (Domaszewski, Provincia Arabia II, 36), so beweist das nichts für das siebente Jahrhundert.

p. 57, 3 (zu p. 33): Aus der Inschrift von Kasr Bser ist keineswegs zu entnehmen, daß ein Statthalterpalais ursprünglich an dieser Stelle gestanden habe. Praetorium scheint hier im Sinne von "Wegstation" gebraucht zu sein (Domaszewski, Festschrift für Heinrich Kiepert, p. 69).

p. 57, 4 (zu p. 35): el-Ğilime liegt etwa 2 Meilen nordöstlich von er-Rabba; 8 Meilen südwärts von dieser Stadt sind wir schon im Gebiete von el-Kerak. Warum nicht el-Ğilime (Galâmet es-Sabha?), das auf der Karte dicht bei el-Kerak, etwas südlich davon liegt? ᾿Αγαλαιν (p. 122, 5) ist gewiß derselbe Ort und nicht mit dem viel zu weit südlich gelegenen Ğalğûl zu identifizieren.

- p. 58, 7 (zu p. 45): Die Gleichung Κυρισχούπολις = el-Kerak ist ansprechend und jedenfalls der Identifikation mit Dât Râs (Vallhé, s. *Provincia Arabia* 1, p. 68) vorzuziehen.
- p. 85, 3 (zu p. 81): Die Zusammenstellung von Мо́ха mit Mḥajj ist nicht zu billigen; eher Ma'an oder Mâ'nn. El-Mhezzek (Тномѕем) ist natürlich ganz verkehrt.
- p. 101, 3 (zu p. 94): Worauf bezieht sich die hier mitgeteilte Stelle?
- p. 122, 1 (zu p. 107): Daß in Umm el-Walîd eine biblische Ortschaft zu suchen sei, scheint zweifelhaft; vgl. zu p. 332, 1. Nach Eusebius (264, 94) soll Jahşa Ἰεσσά zwischen Mâdebâ und Δηβοῦς liegen; letzterer Ort ist sonst unbekannt, wenn es nicht etwa Dibon ist; vgl. Ἐσεβών, gen. Ἐσεβοῦς.
- p. 212, 7 (zu p. 210): 'Ρεκέμη ('Ρεκέμ) Petra hat doch nichts mit er-Ražib (er-Raķîm) zu tun.
- p. 232, 1 (zu p. 218): Βοσόρ ist gewiß nicht Baražên, sondern Bostra.
- p. 233, 4: Daß die Beduinen el-Mšatta auch Balâța (palatium) nennen, ist bemerkenswert.
- p. 252, 2 (zu p. 240): Nach Musils Annahme ist ez-Zâra Kallirrhoe, Ḥammâm Zerḥâ Mâ'în dagegen Baaris. Vgl. *Provincia Arabia* n, 326 zu p. 25, 7.
- p. 318, 2 (zu p. 275): Zîzâ hat mit den Zûzîm kaum etwas zu schaffen. Die beiden letzten Zeilen der Inschrift lese ich jetzt nach dem Abklatsch:

λαμπρ(οτάτου) Χρισ[τ]ογ[ό]νου ἀν[ενεώθη?] 
$$[τ \tilde{\phi}] \ [\upsilon]οε' \ \tilde{\epsilon}\tau(ε)\iota \ \chi \rho(\acute{ο}νοις) \ \iota \delta' \ \grave{\iota}νδ(ιχτιῶνος) \ (μην \grave{\iota}) \ \Delta[\acute{\iota}ου]? \ \theta'.$$

Das wäre also November 580. Die hohen Titulaturen entsprechen der späteren Zeit.

p. 318, 9 (zu p. 296): Die Zusammenstellung von es-Sičer mit Maschena ist nicht wahrscheinlich. Letzterer Ort liegt am Arnon. Man könnte annehmen, Eusebius habe den Arnon mit dem Wâdil-Wâle verwechselt, und an el-Mdejjine im Wâdi-t-Tamad denken,

das ungefähr 12 Meilen von Mâdebâ entfernt ist. Ob Matthana in Num. 21, 18 überhaupt ein Ortsname ist, steht bekanntlich keineswegs fest.

p. 319, 14 (zu p. 312): Es ist möglich, daß eine arabische Kohorte hier in der Wüste lagerte. Uade Afar deckt sich lautlich sehr gut mit Wâdi el-Ḥafîr; dieses ganze Gebiet gehört zum Wadisystem des Arnon. Das kleine Kastell Kuṣejr al-Mšejiš (p. 314) ist wohl ein dazugehöriges Vorwerk.

p. 319, 15 (zu p. 316): Die Identifikation des Zared mit dem großen Wâdi-s-Sultâni ist ansprechend.

p. 332, 1 (zu p. 329): Daß 'Âr Moab el-Mdejjine im Wâdi Sa'îde sein wird, ist nicht unwahrscheinlich. Wie die unzweifelhaft altmoabitischen Orte el-'Âl, Hesbân, Mâdebâ, Mâ'în, 'Atârûs, Dîbân, 'Arâ'er und el-Kerak zeigen, bauten die Moabiter ihre Städte mit Vorliebe auf ganz oder teilweise isolierten Hügeln. Es ist daher anzunehmen, daß auch die übrigen ähnlich angelegten Ortschaften wie Libb, die beiden Mdejjine, Middîn, Mhajj usw. auf die moabitische Zeit zurückgehen, womit aber natürlich nicht gesagt ist, daß irgendein Teil der gegenwärtigen Ruinen aus jener Zeit stammt; sie sind alle ohne Zweifel mehrmals überbaut worden und die moabitische Schicht wäre nur durch Ausgrabungen zu erreichen. Dagegen sind die auf ebenem Boden angelegten Städte wie er-Rabba trotz des Namens 'Ραβάθμωβα kaum als moabitisch zu betrachten, eben weil jene so charakteristische Lage fehlt: bei Umm al-Walid und Umm er-Raṣâṣ ist es mir ebenfalls sehr zweifelhaft, auch deshalb, weil kein Wasser in der Nähe ist und die Namen kein altes Gepräge aufweisen. Sie sind viel eher als neu errichtete Wegstationen an der äußeren Römerstraße anzusehen. Die ganze Frage der Identifikation heutiger Ortschaften mit altmoabitischen Städten bedarf einer eingehenden methodischen Untersuchung: ob wir jemals viel mehr darüber wissen werden wie Eusebius ist fraglich, wenn nicht etwa inschriftliche Funde uns Aufschluß geben sollten. Auch ist die Möglichkeit in Betracht zu ziehen, daß in den späteren Zeiten manche alte Ortschaft neu entdeckt werden mußte; daß man im Altertume ebensogut Fehlgriffe machen konnte wie heutzutage, ist durch verschiedene Beispiele zu belegen.

p. 356, 1 (zu p. 352): Daß Néfa'a wirklich das Μηφαάτ des Eusebius und das Mefa der Notitia ist, scheint mir nicht ganz sicher zu sein. Beachtenswert ist zwar, was Musil über die strategische Lage des Ortes sagt; auch stimmt die Namensform sehr genau. Andererseits paßt die Identifikation nicht zur geographischen Ordnung der Garnisonsplätze in der Notitia. Die erste Gruppe der Equites Illyriciani zeigt deutlich ein Fortschreiten von Norden nach Süden: Motha = Imtân, Tricomia vielleicht = Umm el-Ğimâl, das, wie die aufgefundenen Inschriften beweisen, eine Besatzung hatte und von kleineren Kastellen (el-Bâ'ik, Kaşr el Hallâbât, nach einer gütigen Mitteilung Littmanns) umgeben ist, Ziza = Zîzâ und Areopolis = er-Rabba. Die Equites indigenae der folgenden Gruppe lagen gewiß weiter nach der Wüste zu; es ist deshalb sehr wahrscheinlich, daß Speluncae das kleine, südlich von Imtân liegende Kastell Dêr el-Kahf ist (kahf = spelunca), und daß Gadda das heutige Hau bei Kal'at ez-Zerkâ ist, habe ich Provincia Arabia II, 224 gezeigt. Mefa müßte also zwischen diesen beiden Orten liegen und könnte Kaşr el-Hallâbât sein. Wenn auch Nêfa'a lautlich ausgezeichnet stimmt, so scheint es doch nur eine Vorstadt der eigentlichen Festung Gawa gewesen zu sein; diese Festung sieht nach der Beschreibung, die Musik von ihr gibt, nicht gerade römisch aus. Daß hier wie überall im Ostjordanlande, römische Architekturreste vorkommen, beweist natürlich nichts.

p. 381, 1 (zu p. 365): s. zu p. 57, 4.

p. 381, 5 (zu p. 370): 'Âr ist irrtümlicherweise wegen des Gleichklanges mit Areopolis identifiziert: letztere Stadt ist vielleicht gar nicht altmoabitisch. Vgl. zu p. 332, 1.

Daß Musik die römischen Warttürme nicht immer richtig beurteilt, ist zu entschuldigen, da er die Befestigungen des Limes nicht im Zusammenhange verfolgt hat; so scheint er die Türme in der Nähe von Mhajj für vorrömisch anzusehen (p. 82), und auch der Ausdruck "uralt" paßt nicht auf das echtrömische el-Mâhri (p. 367). Auch bei der Beschreibung der römischen Militärstraße (p. 21) hätte

erwähnt werden sollen, daß die hier behandelte Strecke (ob sie durch el-'Âl führte, ist nicht sicher; ich glaube, sie bog bei Ḥesbân nach el-Jâdûde ab) einen Teil der von Trajan erbauten Straße bildet, die von der syrisch-arabischen Grenze nördlich von Bostra bis an das Rote Meer hinabging. Es fehlen ferner die äußere Straße, die zum Teile mit der heutigen Pilgerstraße zusammenfällt, sowie auch die innere, die von el-Kerak über el-'Ačûze, et-Tafîle und el-Ŗarandel führt. Gewiß haben die Römer bei der Anlage ihrer Straßenzüge, zum Teile wenigstens, die alten Verkehrswege benützt; wo dies nicht geschah, haben die neueren, bequemeren Wege zweifellos die älteren bald verdrängt und von den heutigen Verkehrsadern werden wohl alle, die nicht späteren Ursprunges sind, zunächst auf die römischen Herren des Landes zurückgehen.

Das Werk ist mit zahlreichen Photographien geschmückt, die mit wenigen Ausnahmen (s. die Vorrede p. xII) von Musik selbst aufgenommen sind. Besonders hervorzuheben ist die schöne Ansicht von el-Kerak (Tafel I); ein hervorragendes archäologisches Interesse bietet das in el-Kerak aufgefundene Relief eines Kriegers (p. 53), das recht altertümlich aussieht, wiewohl das Gesimsstück am oberen Rande eher griechisch-römische Formen aufweist. Vielleicht nabatäisch? Die Photographien und Pläne der Wüstenschlösser sind in dem 'Amra-Werke wiederholt.

Die Ausstattung ist eine vortreffliche und macht der rühmlichst bekannten Buchdruckerei von Adolf Holzhausen in Wien alle Ehre; namentlich sind die Photographien in vorzüglicher Weise wiedergegeben. Etwas unbequem ist es, daß die Anmerkungen nicht unter dem Striche, sondern am Schlusse der einzelnen Abschnitte angebracht sind. Es hätten wenigstens die Seiten, auf die sich die Anmerkungen beziehen, bei diesen angemerkt werden sollen. Weiter ist zu tadeln, daß die Seiten nicht mit Kopftiteln versehen sind, was das Nachschlagen ungemein erschwert. Auch hätten die wichtigeren Ruinenstätten im Texte etwa durch Sperrschrift hervorgehoben werden können. Aber das sind Nebensachen, die den Wert des Buches in keiner Weise beeinträchtigen.

Die Karte von Arabia Petraea umfaßt das gesamte von Musicherforschte Gebiet und erstreckt sich von der Nordgrenze Moabs einerseits und der Südgrenze von Palästina andererseits bis an den Meerbusen von el-'Akaba, während sie im Westen nahe bei der ägyptischen Grenze beginnt und im Osten bis zum Anfange des Wâdi Sirhân reicht. Nur ein Viertel etwa des aufgenommenen Gebietes, freilich der inhaltsreichste und wichtigste Teil, ist in dem ersten Bande behandelt; eine eingehende Besprechung der ganzen Karte wäre daher vor dem Erscheinen des zweiten Bandes nicht am Platze und ich kann mich hier auf einige wenige Bemerkungen beschränken.

Auf jeden Fall ist diese Karte eine ganz außerordentliche Leistung. Was das heißt, ein derartiges Gebiet aufzunehmen, kann nur derjenige beurteilen, der eine ähnliche, wenn auch viel kleinere und leichtere Arbeit gemacht hat. Die von mir aufgenommene Karte umfaßt nur das vorwiegend ebene und leicht übersehbare Hochland von Moab und Edom bis in die Gegend von Petra und Ma'ân; die wirkliche Schwierigkeit beginnt erst in den tief eingerissenen Hängen des westlichen Absturzes und in dem verwickelten und unwegsamen Gebiete im Süden von Palästina. Auch in dem von mir aufgenommenen Teile des Landes ist die Musiksche Karte entschieden vollständiger als die meine; sie gibt bedeutend mehr Wasserläufe und Ortschaften an und, wie bereits oben bemerkt wurde, hat sie den großen Vorzug der korrekteren Namengebung. Daß die Einzelheiten der Limesbefestigungen bei Musil in viel geringerem Grade berücksichtigt sind als auf meiner Karte, ist nicht zu verwundern, wenn man bedenkt, daß ich mich eigentlich ausschließlich auf das vom Limes durchzogene Gebiet beschränkt habe, während er das ganze Land in seiner gegenwärtigen Gestalt darstellen wollte. Eine endgültige Karte von Moab hat auch er nicht gegeben; eine solche, die auf Grundlage unserer beiderseitigen Aufnahmen auszuarbeiten wäre, würde keine allzugroße Arbeit erfordern, handelt es sich doch nur darum, einzelne Lücken auszufüllen und verschiedenes nachzuprüfen, wozu eine Reise von wenigen Wochen vollkommen ausreichen würde,

Hoffen wir, daß diese Arbeit von keinem anderen als Musil selbst unternommen werde, der durch die vorliegende Karte eine so hohe Befähigung zu geographischen Aufnahmen bekundet hat. Freilich wäre aber dann zu wünschen, daß die neue Karte in bedeutend größerem Maßstabe wiedergegeben würde; wenn auch der hier angewendete von 1:300.000 für die übrigen Teile des Landes genügt, so ist das in keiner Weise der Fall für das mit unzähligen Namen übersäte Gebiet von Moab. Eine Karte mit Hilfe einer Lupe lesen zu müssen, ist recht unbequem; auch wird die Terrainformation vielfach durch die aufgedruckten Namen verdeckt und ist infolgedessen schwer zu erkennen.

Der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften und dem k. k. Ministerium für Kultus und Unterricht in Wien gebührt in erster Linie das Verdienst, Musil in jeder Weise unterstützt und das Erscheinen seines Werkes gefördert zu haben; besonders der Obmann der Nordarabischen Kommission, Hofrat David Heinrich Müller, ist ihm stets mit Rat und Tat beigestanden. Außerdem erhielt er vielfach Unterstützung von der böhmischen Akademie der Wissenschaften zu Prag, von der theologischen Fakultät (Lackenbacher'sche Stiftung) der Universität zu Wien, von dem Fürsterzbischof von Olmütz, Dr. Theodor Kohn, und von Privaten; hoffen wir, daß auch in der Zukunft die finanzielle Hilfe nicht ausbleiben werde, deren dieser einzigartige Forscher allein bedarf, um noch weitere Ruhmestaten zu vollbringen.

# Bemerkungen zu den babylonischen Chroniken BM. 26472 und BM. 96152.

Von

### Friedrich Hrozný.

Der englische Assyriologe L. W. King hat in dem vor kurzem erschienenen in. und im. Bande¹ seiner verdienstvollen Studies in Eastern History einige sehr wichtige Keilschrifttexte veröffentlicht, die unsere noch immer so mangelhafte Kenntnis der babylonischen und besonders der altbabylonischen Geschichte um ein Beträchtliches erweitern. Von den daselbst veröffentlichten Texten haben besonders die beiden Chroniken BM. 26472 und BM. 96152 mein Interesse erweckt. Einiges von dem, was mir bei der Lektüre dieser Texte aufgefallen ist, sei hier besprochen.

Die beiden Texte gehören, wie bereits King bemerkt, einer und derselben Serie, allerdings nicht einem und demselben Exemplar dieser Serie an. Den Namen dieses historischen Werkes gibt uns BM. 26472, Rev. 15 an. Die in dieser Zeile stehende Zeichengruppe ADAMAN. HAL möchte ich ADAMAN HAL, bezw. phonetisch tesêtu (im Plural), lesen und durch "Umstürze" wiedergeben. Zu tesêtu vgl. die Anm. 2 zitierte Stelle und beachte weiter, daß in R 16, 33 be das Ideogramm ADAMAN durch eppêru "(Um)sturz" (dieses sonst = GIGAM) wiedergegeben wird. Unsere Chronik begann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit dem Subtitel: Chronicles concerning Early Babylonian Kings, Vol. 1 u. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe zu dieser Lesung meine Ausführungen in ZA xix, S. 370 (Sb v, 56).

<sup>3</sup> HAL (bezw. ÁŠ.ÁŠ; s. Ungnad in Beitr. z. Assyr. vi. 3, 20 f.) als Pluralzeichen, nicht als Ziffer 2 (so King, l. c. 111, S. 14, Anm. 1).

zweifelsohne mit dem Worte "Umstürze", das wir naturgemäß nur auf die in derselben erzählten Ereignisse meist kriegerischer Natur beziehen können. Sie setzte sich zur Aufgabe, die Waffentaten der babylonischen Könige zu erzählen. Wir können sie kurz "die tesêtu-Chronik" nennen. —

BM. 26472, Obv. 7 f. lesen wir:

mârê ME êkalli-šu a-na v KAS. BU TA.A.AN ú-še-šib-ma um-mat mâtâtipi mit-ha-riš i-be-el,

d. i. ,Nachdem er (d. i. Sargon) die Angehörigen seines Palastes fünf Meilen weit angesiedelt hatte,

bezwang er (auch) die Truppen der Länder in gleicher Weise."

Der Sinn dieser zwei Zeilen ist klar. Der Hof des immer mächtiger werdenden Sargon ist so groß geworden, daß dieser seine Hofleute in der Umgebung seines Palastes, und zwar bis fünf Meilen weit, unterbringen mußte; die Macht Sargons äußerte sich aber auch in dem Umstand, daß er das ganze Ausland unterwarf. Wenn King, l. c. 11, S. 40 sagt, daß Sargon die Angehörigen seines Palastes anscheinend in dem Westlande angesiedelt habe, so ist dies wohl nicht richtig. Unmittelbar vor unseren Zeilen wird zwar die Unterwerfung des Westlandes durch Sargon erzählt; es geht jedoch aus dem Kontext ganz deutlich hervor, daß die Zeilen Obv. 7 f. von dem Vorhergehenden vollkommen unabhängig sind. Besonders die Zeile Obv. 8, die allgemein von der Bezwingung des Auslandes spricht, zeigt klar, daß das Obv. 7 Erzählte nicht im Westlande stattgefunden haben kann. Obv. 7 stellt vielmehr das Inland dem Ausland von Obv. 8 gegenüber (oder besser umgekehrt). Es kann sich hier also nur um den Palast Sargons in Akkad handeln.

Auch in der Auffassung der entsprechenden Stelle der Sargon-Omina weiche ich von King ab. King wundert sich l. c. zunächst, daß die Omina diesen Teil der Erzählung, der nach seiner Auffassung noch in den die Westlandexpedition Sargons besprechenden Abschnitt gehören sollte, in einem eigenen Abschnitt behandeln. Dies bestätigt jedoch nur unsere obige Behauptung; die Erweiterung

des Palastes (Omina), bezw. die Unterbringung der Hofleute Sargons in der Umgebung des Palastes (Chronik), hat mit dem Westlande nichts zu tun. Nach King berichten hier die Omina, daß Sargon seinen Palast erweitert habe und daß infolgedessen mächtige Babylonier ihre Wohnsitze verloren hätten; sie wendeten sich daher an Sargon mit der Frage, wo sie hingehen sollten. King nimmt nun an, daß dieser Bericht durch die Erzählung der Chronik ergänzt werde: die ihrer Wohnsitze beraubten Babylonier habe Sargon in dem Westlande angesiedelt. Verstehe ich King recht, so nimmt er auch an, daß es sich hier um einen Palast Sargons im Westlande handele.

Ich teile hier nun den in Rede stehenden Abschnitt der Omina (K. 2130, Obv. 28 f.) in Transkription und Übersetzung mit, um im Anschlusse daran meine Auffassung dieser Stelle zu geben:

[purussû] Šarru-ukîn ša êkalli-šu pa-ți v  $^{TA.A.AN}$  mit- $hu^1$  ú-rap-pi-sú-ma

[aša]ridûti pl. 2 i-zi-zu-ni-šum-ma e-ki-a-am i ni-lik iķ-bu-šu,

- d. i. ,[Entscheidung für] Sargon, der seinen Palast (zu) einem Umfange von 5 mit-hu erweiterte und
- zu welchem die [Vor]nehmen, nachdem sie an ihn herangetreten, sprachen: "Wohin sollen wir gehen?"'

Obv. 28 besagt nun meines Erachtens dasselbe — nur mit anderen Worten —, was wir bereits BM. 26472, Obv. 7 lasen: daß nämlich Sargon genötigt war, seine Hofleute außerhalb seines Palastes, bis 5 Meilen (hier aber 5 mit-hu, s. sofort) weit, unterzubringen. Wenn die Omina sagen, daß Sargon "seinen Palast (zu) einem Umfange von 5 mit-hu erweiterte", so kann dies unter Berücksichtigung des Wortlautes der Chronik nur bedeuten, daß der Gebäude-, Garten- und Feldkomplex des königlichen Palastes in Akkad unter Sargon im Laufe der Zeit 5 mit-hu lang wurde. Auf jeden Fall sind die 5 mit-hu (nach King: bat-hu) der Omina den 5 KAS.BU, d. i. Meilen, der Chronik gleichzusetzen. Dies ist aber sehr wichtig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dieser Lesung s. unten; King liest bat-hu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So ist zweifelsohne zu lesen; King liest [ ] dannûti pl.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gegen King, der die beiden Maße als verschieden voneinander trennt.

für die Bestimmung der bis jetzt vergeblich gesuchten phonetischen Lesung des Ideogramms KAS.BU, Doppelstunde, Meile'. Unsere Untersuchung führt uns meines Erachtens notwendig zu der Annahme, daß das Ideogramm KAS.BU, Doppelstunde, Meile' phonetisch mit-hu zu lesen ist.

Das Wort mit-hu wird hier BAT-hu geschrieben. King liest diese Gruppe bat-hu; sonst wären auch die Lesungen bit-hu (pit-hu), til-hu und vielleicht auch be-hu möglich. Wenn ich mich oben für die Lesung mit-hu entschieden habe, so habe ich dies im Hinblick auf hebr. מַחַה ,ausdehnen', aram. מָחָה ,ausdehnen, ausspannen' (syr. בעב auch ,sich ausdehnen'), מָחָהָא (syr. בעב Ausdehnung' etc. getan. Im Arabischen erscheint diese Wurzel als متر (vgl. z. B. مُثّاح ,lang'), aber auch als متخ (vgl. z. B. مِبْتِينِ, lang und biegsam' [von . ausreißen' neben, متر, ausreißen' neben, متر, ausreißen'. Im Assyrischen ist - soweit ich sehe - bislang nur ein Verbum matâhu = našû (s. Behrens, Assyrisch-babylonische Briefe S. 3 und 82, Anm. 1) mit Sicherheit nachzuweisen. Die Grundbedeutung von mithu ware also Strecke'; beachte, daß das sumerische KAS.BU eigentlich ,langer Weg' bedeutet. Und auch in der Bedeutung "Strecke" glaube ich das Wort mithu nachweisen zu können. 1 R 35, Nr. 1, 10 f. rühmt sich Adad-nirâri III., viele Länder, mit-hu šadû<sup>i</sup> a-na paṭ gim-ri-šu a-di eli tam-tim rabîtiti ša na-paḥ ilu Šamšiši, d. i. ,die Gebirgsstrecke nach ihrer Gesamtausdehnung bis zum großen Meere des Sonnenaufgangs' unterworfen zu haben. mit-hu, das KB 1, S. 190 und Muss-Arnolt, HWB S. 514 mid-bak gelesen wird, kann hier nur "Strecke" bedeuten. Diese Stelle zeigt auch, daß in dem mit-hu der Sargon-Omina nur ein grosses Längenmaß - und zwar, wie oben ausgeführt, eben das KAS.BU der Chronik erblickt werden kann.

Es bleibt nur noch die Zeile Obv. 29 des Omina-Textes zu erklären. Die Frage, die die vornehmen Babylonier an Sargon richten: .Wohin sollen wir gehen? sieht zunächst als eine Aufforderung zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe indes auch Meissner, Suppl. s. v. matâhu, wo für dieses Verbum auch die Bedeutung ,(den Weg) richten' angenommen wird.

einem neuen Feldzuge aus. Im Hinblick auf den Text der Chronik, die hier die Bezwingung ,der Truppen der Länder' berichtet, wird es sich indes wohl empfehlen, diese Frage für eine rhetorische zu halten, mit dem Sinne: ,es gibt kein Land mehr, wo wir hinziehen könnten; alles ist besiegt.'—

Sehr wichtig und interessant ist der Abschnitt Rev. 8—13 der Tafel BM. 26472 (vgl. auch BM. 96152, Obv. 1—7), der uns mit einem bis jetzt unbekannten König, namens Ira-imitti, bekanntmacht. Von diesem König wird uns hier eine höchst eigentümliche Geschichte erzählt. Er hat nach dieser Chronik einen Gärtner, namens Ellilbâni,¹ auf seinen Thron gesetzt und ihm seine Königskrone aufgesetzt. Als dann Ira-imitti in seinem Palaste starb, da 'erhob sich nicht (vom Throne) Ellil-bâni, der auf dem Throne saß, (sondern) wurde in die Königsherrschaft eingesetzt.'

Mit dieser Nachricht unserer Chronik bringt King mit Recht<sup>2</sup> die Erzählung Agathias' von den assyrischen Königen Beleüs und Belētaras in Zusammenhang. Nach Agathias (oder besser nach Bion und Alexander Polyhistor, auf die sich Agathias stützt), bemächtigte sich nach dem König Beleus, mit welchem das Geschlecht der Semiramis ausgestorben ist, ein königlicher Gärtner, namens Belētaras, , wider Erwarten' (παραλότιως) des Thrones und wurde König von Assyrien. Gegen die weitere Annahme Kings, daß Ira-imitti und Ellil-bâni assyrische Könige waren, hat Hilprecht in ZA. XXI, S. 20 ff. Einspruch erhoben. Er legt in überzeugender Weise dar, daß diese beiden Könige höchstwahrscheinlich der altbabylonischen Dynastie von Isin angehörten; er erklärt ferner Ira-imitti für den neunten und Ellil-bâni für den elften König dieser Dynastie. Freilich bleibt noch die Schwierigkeit, daß diese Könige nicht, wie es ja unsere Chronik postuliert, unmittelbar aufeinander folgten, sondern (s. die Hilprecht'sche Königsliste) durch die allerdings nur sechsmonatige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dieser Lesung vgl. Hilprecht in ZA xxi, S. 24; King liest Bèl-ibni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Trotz der einstweilen noch unerklärten Divergenz der Eigennamen der beiden Traditionen und, trotzdem die beiden Könige nach unserer Chronik Babylonier (s. u.), nach Agathias dagegen Assyrer waren

Regierung des zehnten Königs dieser Dynastie getrennt waren. Hilprecht nimmt daher an, daß nach Ira-imitti "zunächst ein noch unbekannter anderer Usurpator den Thron bestieg und wenigstens nominell sechs Monate lang als König anerkannt wurde, bis es offenbar Ellil-bâni gelang, seinen Rivalen zu stürzen oder beiseite zu schaffen'. Eine sichere Entscheidung über diese Frage können uns erst neue Funde bringen.¹

Der Inhalt der Ira-imitti- und Ellil-bani-Geschichte unserer Chronik ist gewiß ganz eigenartig. Es wird hier berichtet, daß ein König noch bei Lebzeiten einen Gärtner auf seinen Thron setzte. Was war der Grund dieser ungewöhnlichen Maßregel? Darüber sollen uns offenbar die Worte a-na NU.GAR.SAG.GIL.E der Chronik (Rev. 9) aufklären. Diese Zeichengruppe wird von King, l. c. iii, S. 12 a-na lâ šakân SAG.GIL(e) gelesen und unter Hinweis auf Brunow Nr. 3556 ( $SAG.GI = pih\hat{u}$  , schließen') durch , that (the dynasty) might not come to an end' wiedergegeben. Nach King, l. c. II, S. 64 fürchtete Ira-Imitti, daß seine Dynastie erlöschen werde, und setzte daher, um dies "einigermaßen" zu verhindern, noch bei seinen Lebzeiten den Gärtner Ellil-bûni auf seinen Thron und krönte ihn. Wie wenig diese Auffassung befriedigt, hat wohl King selbst empfunden: daher wohl sein ,einigermaßen'. Durch die Proklamierung des Gärtners Ellil-bâni zum König wurde ja der königliche Thron für die Dynastie Ira-imitti's ebensowenig gerettet, wie wenn diese Maßnahme unterblieben wäre. Dies führt uns auf den Gedanken, daß die oben mitgeteilte Zeichengruppe von King nicht richtig gedeutet wurde. Und in der Tat glaube ich imstande zu sein. eine bessere Deutung dieser Worte vorzuschlagen. Ich fasse zunächst

¹ Zu den Ausführungen Hilprechts l. c. S. 28 ff. möchte ich bemerken, daß CT xxii, pl. 48, BM. 92687 Obv. 10 ('babylonische Weltkarte') sicher nicht mit Hilprecht [']¹u Ira-imittim tim šarru kênu u Ṣâb-i¹u Da-gan, sondern vielmehr [']¹u Ut-napištim tim Šarru-ukîn u Nûr-i¹u Da-gan zu lesen ist. Ira-imitti braucht also nicht notwendig vor Zambia, dem 12. König der Dynastie von Isin, geherrscht zu haben. Andererseits ist aber hervorzuheben, daß die Spuren von Rev. 20 f. der Hilprecht'schen Königsliste ganz entschieden gegen eine etwaige Identifizierung der Könige Ira-imitti und Ellil-bâni mit dem 13., bezw. 14. Könige der Dynastie von Isin sprechen.

Für die Erklärung der Worte salam (= NU) pûhi weise ich auf sa-lam pu-u-hi, Harper, Letters Nr. 46, Obv. 5, auf salam (=ALAN) šarri-pu-u-ķi, ibid. Nr. 653, Obv. 10 f., ferner auf šarrupu-u-hi, z. B. ibid. Nr. 359, Obv. 7 und Nr. 223, Obv. 13 und 16 hin. Mit dem Ausdruck šarru-pûhi hat sich Behrens, 'Assyr.-babyl. Briefe' S. 14 und 16 (vgl. auch S. 102, Anm. 6) beschäftigt. Ich möchte šarru-pûhi durch ,König-Stellvertreter' übersetzen. Es war dies allem Anschein nach ein Bild, das den König vorstellte und das bei gewissen magischen Zeremonien und Orakeln eine große Rolle spielte. Und um etwas Ähnliches handelt es sich auch hier. Der Gärtner Ellil-bâni ist von Ira-imitti auf den königlichen Thron gesetzt und mit der königlichen Krone gekrönt worden, jedoch nicht als König, sondern nur als ein šarru-pûhi, d. i. als ein Stellvertreter des Königs, dessen einzige Aufgabe es war, den König bei einer magischen Handlung vorzustellen.2 Während dieser Zeremonie muß dem Könige Ira-imitti in seinem Palaste ein Unglück zugestoßen sein:3 er stirbt

 $<sup>^1</sup>$  Vergleiche auch CT xvII pl. 15, 29, wo für  $\mathcal U$  (Z. 25) das Zeichen gil (KIL) steht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beachte, daß die šarru-pûḥi-Bilder gelegentlich auch dem Tode überantwortet wurden (s. Behrens, l. c. S. 14, Anm. 1 und S. 102, Anm. 6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die darüber berichtende Zeile Rev. 11 (vgl. BM. 96152, Obv. 4 f.) ist leider nicht ganz klar.

und diese Gelegenheit benützt der gerade als šarru-pûhi auf dem Königsthrone sitzende und sich offenbar einer bewunderungswürdigen Geistesgegenwart erfreuende Gärtner Ellil-bâni, um sich zum wirklichen Könige zu proklamieren. Jetzt wird erst die Zeile Rev. 12 verständlich, die uns mitteilt, daß sich der auf dem königlichen Throne sitzende Ellil-bâni nach dem Tode Ira-imittis von dem Throne nicht erhob. Bei der bisherigen Deutung unserer Stelle mußte diese Zeile sehr auffallen. Wurde Ellil-bâni von Ira-imitti zu dem Zwecke auf den Thron gesetzt, damit der Thron der Dynastie nicht verloren gehe (King), so war es ja doch selbstverständlich, daß er auch nach dem Tode Ira-imittis und gerade dann auf dem Throne sitzen bleiben wird. Der Wortlaut unserer Chronik gibt jedoch klar zu erkennen, daß die Chronik mit Sicherheit erwartete, daß Ellilbâni nach dem plötzlichen Tode Ira-imittis den Thron verlassen werde. Er kann also nicht als wirklicher König auf dem Throne gesessen haben. Diese Zeile kann somit als eine Bestätigung der Richtigkeit unserer obigen Auffassung angesehen werden. Damit stimmt auch die Erzählung Agathias' überein, die uns berichtet, daß der Gärtner Beletaras sich nach Beleus ,wider Erwarten (παραλόγως) der Königsherrschaft bemächtigt habe; auch Agathias erzählt nichts davon, daß der Gärtner Beletaras von Beleus zum wirklichen Könige bestimmt worden wäre. -

Aus BM. 96152, Obv. 15 schließt King, l. c. 11, S. 69 und 144, daß noch Samsu-iluna, Sohn und Nachfolger Hammurabis, einen Krieg mit Rîm-Sin zu führen hatte. Er dürfte darin kaum Recht haben. Die betreffende Zeile lautet:

King liest nun:  $\int -zu-na-a \ ^mRim^{-itu}Sin$  etc., so daß es wirklich den Anschein hat, daß wir es hier mit Rim-Sin selbst zu tun haben. Ich halte jedoch diese Lesung nicht für richtig; die Ergänzung des Wortes  $\int -zu-na-a$  würde die größten Schwierigkeiten bieten. Ich möchte vielmehr A=aplu, Sohn' setzen und somit  $\int -zu-na-apil \ ^mRim^{-itu}Sin$  etc., d. i.  $\int -zu-na$ , Sohn Rim-Sins', etc. lesen.

Unser Text gebraucht zwar sonst für das Wort "Sohn" das Wort  $m\hat{a}ru$  (z. B. Obv. 13; Rev. 7), doch beachte, daß z. B. auch die von King, l. c. veröffentlichte Chronik BM. 27859  $m\hat{a}ru$  (z. B. Rev. 3 f.) und aplu (Obv. 8 und 12) nebeneinander verwendet. Der Gegner Samsu-ilunas war somit [ J-zu-na, ein Sohn des von Hammurabi besiegten Königs  $R\hat{i}m$ -Sin. Der Krieg Samsu-ilunas mit [ J-zu-na endet nach unserem Texte mit dem Siege des ersteren.

## Anzeigen.

Maurice Bloomfield, A Vedic Concordance, being an alphabetical index to every line of every stanza of the published vedic literature and to the liturgical formulas thereof, that is an index to the vedic mantras, together with an account of their variations in the different vedic books, Cambridge Mass., 1906, published by Harvard University (Harvard Oriental Series, ed. by Charles R. Lanman, Vol. x).

Noch ist es nicht lange her, daß wir das großartige Werk der Whitney-Lanman'schen Atharvaveda-Übersetzung in Vol. vii und viii der Harvard Oriental Series begrüßen durften, und schon erscheint ein zweites Werk von ähnlich hervorragender Bedeutung als zehnter Band derselben Sammlung — die lange erwartete Vedic Concordance von Maurice Bloomfield, die in anderer Richtung die vedischen Studien ebenso kräftig zu fördern geeignet ist.

Nur ein Indologe ersten Ranges konnte dieses grundlegende Werk zustande bringen. Nur ein Kenner, der das einschlägige große und schwierige Material ganz beherrschte und kritisch zu beurteilen wußte. Er konnte es aber auch nur durch ein fast erschreckend großes Opfer an Zeit und Arbeitskraft. Ein Opfer langer, mühevoller Arbeitsjahre, die wohl mit weit mehr innerer Befriedigung der Erforschung von Problemen gewidmet werden mochten, welche dem Autor besonders am Herzen lagen. Es gehörte dazu eine wahrhaft heroisch zu nennende Selbstlosigkeit, eine Opferung

eigener Interessen im Dienste der anderen, die heute noch mit vedischen Arbeiten beschäftigt sind, der vielen, die in Zukunft noch Leben und Kraft denselben weihen werden. Daß ein Meister der Indologie, wie M. Bloomfield, dies große Opfer gebracht hat, dafür gebührt ihm fast mehr als unser Dank, dafür gebührt ihm der Ausdruck unserer Verehrung. Er, den wir oft mit freiem und reichem Geiste die verschiedensten Fragen unserer Wissenschaft behandeln sahen; der noch während der Arbeit an der Concordance ebenso fruchtbar wie geistreich mit seiner schönen Untersuchung über "Cerberus, the dog of Hades' mit ungewöhnlicher Sicherheit und Grazie sich in jenen luftigen Regionen zu bewegen wußte, wo die mythologische Phantasie der Völker schaffend spielt und spielend schafft. er steht hier vor uns als der ernste, stille Werkmeister, der mit Kelle und Mörtel arbeitend ruhig einen Stein an den andern fügt, zu einem weitausgedehnten, großen Fundament, auf welchem die Folgezeit bauen mag. Schlicht, aber fest und fähig, viel zu tragen. Möge dies Beispiel des Meisters, nicht minder wie seine Lehre, Nachfolge weckend auf seine Schüler wirken. Auch das wäre ein Gewinn von hohem Werte.

Was mich betrifft, so empfinde ich ein fast persönliches Verhältnis zu diesem mächtigen Bande der Vedic Concordance. Er hat mir vor einem Lustrum, im Sommer 1902, ein längeres schönes Zusammensein mit Bloomfield, dem lieben Kollegen und Freunde, geschenkt, der damals in Wien mein Manuskript des Kâthaka durcharbeitete. Auf den überaus freundlichen Dank, den er dafür spendet, kann ich nur erwidern, daß ich meinerseits nicht das geringste Opfer damit brachte, sondern lediglich Gewinn zu verzeichnen hatte. Den Gewinn jenes unvergesslich schönen Zusammenseins, dessen ich heute noch freudigen Herzens gedenke. Möge der Meister der Concordance reichen Lohn für seine Arbeit finden, nicht nur in dem stolzen Bewußtsein getaner Pflicht, sondern auch in dem Dank der Kollegen und Freunde, in der Verehrung der nachwachsenden Geschlechter, die auf dem von ihm gelegten Fundament fröhlich weiterbauen.

A history of India, by A. F. Rudolf Hoernle, M. A., Ph. D., C. J. E., and Herbert A. Stark, B. A., Cuttack: Orissa Mission Press 1906.

Mit lebhafter Freude begrüße ich dieses Buch, das eine schon lange schmerzlich empfundene Lücke ausfüllt.

Es verdient ja stets den wärmsten Dank, wenn ein Gelehrter ersten Ranges sich dazu versteht, einen Leitfaden für den Schulgebrauch zu verfassen und als solchen charakterisiert Hoernle selbst das vorliegende Buch. Es trifft das aber ganz besonders im vorliegenden Falle zu, wo es sich um ein Gebiet handelt, das wegen seiner großen Schwierigkeit nur von einem auf der Höhe stehenden Kenner in wirklich befriedigender Weise behandelt werden konnte die Geschichte Indiens! Was Rudolf Hoernle in den ersten neun Kapiteln dieses Buches entwickelt - die indische Geschichte von den ersten Anfängen bis zum 16. Jahrhundert fortlaufend dargestellt --, das findet man in gleicher Weise nirgends beisammen, das ist zum größten Teil aus seiner genauen Kenntnis der neueren Forschungen, aus Inschriften, Münzen, Manuskripten usw. zusammengestellt und verarbeitet. Es ist für den Forscher wertvoll, für den Studenten ein unschätzbarer Führer auf schwierigen und vielfach dunklen Bahnen. HOERNLES Arbeit wird weiterhin auf das beste ergänzt durch die Darstellung der indischen Geschichte von Stark, vom Beginn des 16. Jahrhunderts bis in die Gegenwart hinein. So bietet das Buch einen durchweg gediegenen Überblick über das gesamte große Gebiet der History of India, und zwar in sehr angenehm lesbarer Form. Es kann jedermann, der sich für diesen Gegenstand interessiert, insbesondere aber auch den Studierenden an unseren Universitäten auf das wärmste empfohlen werden.

Das Buch ist zu beziehen durch Herrn H. Blackwell, Bookseller, Broad Street, Oxford; oder auch durch Harrassowitz in Leipzig.

Mélanges de la faculté orientale (de l')Université Saint-Joseph, 1. Beyrouth. Imprimerie Catholique. 1906. 8°.

Dieser erste Band einer neuen periodischen Publikation der Beiruter Jesuitenuniversität ist als ein Zeichen des erfreulichen Aufschwungs, den diese Hochschule — die einzige ihrer Art auf arabischem Boden — nimmt, zu begrüßen. Das hier beginnende Jahrbuch ist dazu bestimmt, den gelehrten Arbeiten der Professoren und Zöglinge eine geeignete Sammelstelle zu bieten, umfangreicher und weniger von den Anforderungen des Tages beeinflußt als die in ihrer Art so vortreffliche Revue al Mašriq. Und der Inhalt des vorliegenden ersten Bandes berechtigt zu den schönsten Hoffnungen für das weitere Gedeihen des großen neuen Unternehmens.

hier veröffentlichten Arbeiten behandeln verschiedene Wissensgebiete der Orientalistik, und zwar sind zwei (Nr. 1 und 1x) historischen, eine (Nr. vII) geographischen, zwei (Nr. III und VI) archäologischen und vier (Nr. 11, 1v, v und v111) literaturgeschichtlichen Inhalts. Die beiden historischen Abhandlungen sind hervorragende Leistungen zweier schon von früher her vorteilhaft bekannter Männer. In Nr. 1 veröffentlicht P. Henri Lammens fünf "Études sur le règne du Calife Omaiyade Mo'awia 1er', von denen Vollers in seiner gediegenen und ausführlichen Anzeige in der DLZ xxvIII, Nr. 26, Sp. 1605-1611, auf die ich auch für meine weiteren Ausführungen ein für allemal verweisen möchte, eingehende Besprechungen geliefert hat; ich will deshalb nicht näher darauf eingehen, möchte aber für LAMMENS gegen Vollers Partei ergreifen, wenn dieser L.'s Überdurch ظواهر Qoraiš du dehors' korrigierend, قريشي الظواهر durch ,Höhen' wiedergeben möchte. Gerade der Gegensatz zu البطاح, den Vollers heranzieht, nötigt uns L.'s Übersetzung für besser anzusehen. البطاح ist das auf dem Talgrunde gelegene Stadtzentrum von Mekka, الظواهر die außerhalb dieses - natürlich auch höher liegenden Teile (Yâq. 1 709, vgl. auch Rhodokanakis zu IQais ar-Ruqayyât n 20). Die قريشي الظواهر wären also noch genauer als die ,Qorais des faubourgs' zu benennen. Dagegen gebe ich Vollers in seiner Polemik gegen L.'s Auffassung von جلم als ,douceur' oder ,clémence' Recht; daß mit diesen Ausdrücken nur eine von den vielen das جِلْم ausmachenden Einzeltugenden bezeichnet ist, geht auch aus dem von Goldziher, Muh. Studien 1 221 Gesagten hervor.

Die zweite Abhandlung historischen Inhalts (Nr. ix ,Un dernier écho des Croisades') rührt von P. Louis Cheikho her und ist in ihrem hohen Werte schon von Vollers gerechtermaßen gewürdigt. Desgleichen die geographische Arbeit des schon genannten P. Lammens (Nr. vii), ,Notes de Géographie syrienne', sowie die beiden archäologischen Aufsätze der PP. Louis Jalabert (Nr. iii) ,Inscriptions grecques et latines de Syrie' und Sébastien Ronzevalle (Nr. vi) ,Basreliefs rupestres des environs de Qabéliâs'.

Unter den literarhistorischen Aufsätzen des Bandes ragt P. Alexis Mallons Arbeit (Nr. 11) ,Une école de savants égyptiens au Moyen âge' durch eigenen Wert und Wichtigkeit des Gegenstandes besonders hervor. Der Verf. gibt darin eine Übersicht jener christlich-arabischen Schriftsteller des 11. bis 13. Jahrhunderts, die die absterbende koptische Volks- und Kirchensprache zum Gegenstande philologischer Studien machten; es sind ihrer neun. Ihre Werke werden inhaltlich und bibliographisch beschrieben; der Verf. flicht häufig die Übersetzung wichtiger Stellen in seine Darstellung ein; der Aufsatz soll fortgesetzt werden. Die Genauigkeit und Umsicht, mit der hier ein fast ganz unbekanntes Gebiet aus der Geschichte der philologischen Wissenschaften dargestellt und behandelt wird, verdienen uneingeschränktes Lob. Auch der kurze, aber inhaltreiche Beitrag des P. M. Chaîne (Nr. IV), Le Cycle de la Vierge dans les Apocryphes éthiopiens', der Auszüge aus verschiedenen (Pariser) Handschriften mit französischer Übersetzung bringt, muß als wertvolle Bereicherung unseres Wissens bezeichnet werden.

Wenn ich die bisher aufgezählten Arbeiten mit Rücksicht auf Vollers' eingehende Analyse nur flüchtig besprechen konnte, wird man es meinem engeren Fachinteresse zugute halten, daß ich den noch erübrigenden beiden Abhandlungen zweier irischer Zöglinge der Beiruter Hochschule eine ausführlichere Erörterung widme. Beide sind Monographien über je einen altarabischen Dichter; P. E. Power

(Nr. v) behandelt 'Umayyah 'ibn 'Abî-ş-Şalt, P. A. Hartigan (Nr. viii) den Bišr ibn 'Abî Ḥazim. Die weitaus schwierigere Aufgabe lag dem Erstgenannten ob.

Soweit wir die Geschichte Arabiens direkt oder auf dem Wege von Rückschlüssen aus analogen Begleitumständen zurückverfolgen können, ist sie bestimmt durch die Tatsache jener tiefgehenden und elementaren Spaltung in der Bevölkerung dieses Landes, die diesem auch heute noch ihre Signatur aufdrückt und voraussichtlich noch Jahrtausende aufdrücken wird: der Spaltung in Nomaden und Ansässige, in Badawîs und Ḥaḍarîs. Auf allen Gebieten des Lebens macht sich dieser Gegensatz geltend, auf keinem aber springt er so in die Augen, als auf dem des Geistigen, vor allem der Religion. Die religiöse Indifferenz der Beduinen ist bekannt; ihre Gedanken und Empfindungen in diesen Dingen konzentrieren sich in einem vagen, aller kultischen oder dogmatischen Gebundenheit spottenden Monotheismus. 1 Hingegen ist der Kulturkreis des Ackerbau oder Handel treibenden Hadarî von jeher der Tummelplatz eines reichen mythischen, kultischen und dogmatischen Gestaltungstriebes gewesen, auf dem es von Göttern aller erdenklichen Kulte, von Propheten und Heiligen christlicher, jüdischer, islamischer oder eigenständiger Faktur immerzu wimmelte bis auf den heutigen Tag. Diese zwei so verschiedenen Gedankenwelten stehen aber ebenso wie die beiderseitigen materiellen Kulturkreise in fortwährender Berührung, sie sind unwillkürlich aufeinander angewiesen, und unaufhörlich vollzieht sich in jedem von ihnen ein Aufnahms- und Assimilationsprozess aus dem anderen übernommener Elemente. Daher finden wir bei den religiös so durchaus ungebundenen Beduinen eine Unzahl superstitiöser Gebräuche und Anschauungen, die, ohne selbst irgendein System zu bilden, sich zum Teil unschwer als aus den Kulten des Baulandes herstammend erkennen lassen. Anderseits finden wir zu allen uns historisch zugänglichen Zeiten bei den Hadarîs monotheistische Ideen in mehr oder weniger erfolgreichem Kampfe mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Musil, Kuşejr 'Amra S. 56.

den mythischen oder dogmatischen Anschauungen der jeweils herrschenden Zivilisation, mag diese in altbabylonischer, sabäischer, hellenistischer, christlicher, jüdischer oder islamischer Einkleidung erscheinen.

In der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts nach Christus gährte es wieder einmal ganz bedeutend in den Köpfen der arabischen Städtebevölkerung. Das jüdische Reich in Südarabien war dem Ansturme der christlichen Abessinier erlegen; vom Norden her drängte das Christentum scheinbar unaufhaltsam gegen die letzten Kultstätten einer im übrigen Vorderasien schon früher in hellenistisch-christliche Formen übergegangenen alten Zivilisation vor. Zu gleicher Zeit engten zwei starke Militärmächte, das oströmische und das sasanidische Reich, den freien Raum für den Abstrom des beduinischen Bevölkerungsüberschusses immer mehr ein. Syrien und Mesopotamien, das Eldorado der hungrigen Nomaden, war ihnen versperrt; dazu kamen die Folgen der viel früher erfolgten südarabischen Wanderung. Zahlreiche Beduinenstämme machten sich notgedrungen seßhaft und begaben sich unter den Bannschutz mächtiger Städte; wenn sie auch den Kult (christlich, jüdisch oder heidnisch) ihrer Nachbarn oder Patrone annahmen, gar so schnell und spurlos verschwand ihr lockerer Monotheismus doch nicht von der Bildfläche. Mindestens regte er zu Vergleichen mit den Ideen der großen monotheistischen Kulte an, die ja zu ihrer Zeit ebenfalls aus ähnlichen Verhältnissen hervorgegangen waren; auf den Jahrmärkten stritt und disputierte man über solche Themen; alt- und neutestamentliche Mythenerzählungen kursierten oft in den kuriosesten Entstellungen. Das im Oriente stets lebendige Interesse für religiöse Fragen nahm fieberhafte Formen an. Viele hervorragende Männer schlossen sich einer der bestehenden positiven Religionen an, so z. B. Waraqah ibn Naufal und Zaid ibn 'Amr dem Christentum. Andere dagegen fanden sich (der Orient ist ja die Heimat der Sektenbildungen) als hartnäckige Eigenbrödler auf ihre besondere Art mit den asketischen Modevelleitäten der Zeit ab und bildeten kleine Gemeinden, die sich längere oder kürzere Zeit hielten, wie z.B. die Ḥanîfen u.a. Solcher Eigenbrödler gab es wohl in jeder größeren Stadt; zu ihnen gehörte

Muḥammad in Mekkah, zu ihnen 'Umayyah ibn 'Abî-ş-Şalt in aţ-Ţâ'if. Ursprünglich war auch die islamische Gemeinde nichts anderes, als ein solches Separatkonventikel sonderbarer Schwärmer; ihre Entwicklung zum großen theokratischen Staate gehört der politischen Geschichte an. Inwieweit diese Entwicklung schon in ihrem Beginn von Muhammad gewollt oder durch Zufälligkeiten bewirkt war, ist wohl nicht mehr mit voller Klarheit festzustellen. Noch weniger wissen wir Positives darüber, ob bei 'Umayyah solche politische Aspirationen vorhanden waren oder nicht, obgleich die Wahrscheinlichkeit eher dafür als dagegen spräche, denn im Orient war und ist die Religion ein Politikum. Sicher ist nur, daß beide Männer das Bedürfnis hatten, ihren Ideen die mächtige Stütze literarischer Verbreitung zu geben. Daß in diesen literarischen Produkten bei beiden die mythischen Stoffe der Hauptreligionen ihrer Zeit eine hervorragende Rolle spielen mußten, ist von vornherein klar, und insofern herrscht auch in dieser Beziehung zwischen ihnen eine unverkennbare große Ähnlichkeit. Zugleich aber dokumentiert sich gerade in der Art ihres literarischen Schaffens auf das deutlichste die wesentliche Verschiedenheit ihrer Persönlichkeiten und ihres Auftretens. Während nämlich Muḥammad von allem Anfang an sich als den inspirierten priesterlichen Seher, als den Gesandten Allâhs angesehen wissen wollte, die gesamte priesterliche Vermittlungsgewalt der neuen Religion in seiner Person konzentrierte und daher auch seinen literarischen Offenbarungen jene Form gab, welche den Offenbarungssprüchen der in den Ansiedlungen<sup>1</sup> Arabiens verstreut lebenden priesterlichen Wahrsager, der Kâhine,2 eigen war, fühlte sich 'Umay-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies gilt auch von den einzelnen Beduinenstämmen zugehörenden Wahrsagern. Die Ansässigkeit der Kähine geht notwendigerweise aus der Tatsache hervor, daß ihre Wirksamkeit ursprünglich an bestimmte Heiligtümer gebunden war (Goldziher, Abh. 1, 18 oben). Auch Musil (Kuşejr 'Amra S. 49b) berichtet noch von einem solchen bei Taimä' ansässigen Seher, zu dem die §hûr gegebenenfalls gehen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich folge hierin, wie man sieht, der von D. H. MÜLLER ("Die Propheten" i 60) zuerst ausgesprochenen und von Schwally (*Lit. Zentralbl.* 29. viii. 1906) unter Anführung weiterer Gründe gebilligten Hypothese. Nur meine ich, die Tatsache, daß die muhammedanische Tradition vom Strophenbau der quränischen Suren nichts

yah mehr nach beduinischer Art als den Träger eines durch Meditation 1 errungenen höheren Wissens (ši'r), also als Šâ'ir oder Dichter, und gab daher seinen literarischen Produkten die alte ehrwürdige beduinische, aber damals wohl schon seit längerer Zeit auch für die Hadarîs als Muster geltende und gebrauchte, von ihm selbst auch in profanen Gedichten mehrfach angewandte Qaşîdenform. Es ist nicht anders zu erwarten, als daß die Ideen ihrer Zeit auch in ihren verschiedenen mythischen Einkleidungen in den literarischen Produkten solcher Religionsstifter und Sektenführer zu Wort kommen mußten. Die religions- und kulturgeschichtliche Wichtigkeit der im Quran enthaltenen biblischen Geschichten ist längst erkannt und in sorgfältigen Untersuchungen von hervorragenden Gelehrten klargelegt worden. Doch verhindert ihre speziell muslimische Färbung und Gestaltung eine völlig unbefangene Würdigung des objektiven Tatbestandes. So müssen gleichzeitige Quellen derartiger Mythenberichte in anderer Schattierung sowohl für die Ideengeschichte jener Zeit überhaupt als auch insbesondere für die Entstehungsgeschichte des Islam in unserer Betrachtung einen um so höheren Wert besitzen, je unbefangener ihre Autoren dem mekkanischen Religionsgebilde

weiß, läßt sich besser daraus erklären, daß sowohl die Kâhine als auch ihr Nachfolger Muḥammad diesen Aufbau als ein Geschäftsgeheimnis hüteten, und daß dem an die Qaşîdenform oder an gewöhnliches Saj' gewöhnten Ohre der Leute die eigentliche Ursache der besonderen Wirkung jener Qurânsuren, eben die strophische Gliederung, gar nicht bewußt wurde. Das war gewiß ebenso bei den ersten Aufzeichnern des Qurântextes der Fall, und daraus erklären sich ungezwungen manche Unebenheiten der vorliegenden Texte; an bewußte absichtliche Entstellung behufs Verhüllung des wahren Sachverhaltes vermag auch ich (mit Schwally) nicht zu glauben. Höchstens wäre eine solche Vertuschung bei der Redaktion des offiziellen Qurântextes unter 'Utmân möglich gewesen; aber da war von der ursprünglichen Gestalt der Sûren ohnehin nicht mehr viel zu erkennen.

¹ Das berührt natürlich durchaus nicht den von Wellhausen (Reste arab. Heidentums 140) und Goldziher (Muḥ. Studien 144, ZDMG xlv 685 ff, Abh. 13 ff.) nachgewiesenen Glauben an die Inspiration der Dichter und Kähine durch die Jinnen. Es handelt sich bei dem von mir im Text gesagten um das persönliche Verhältnis der beiden Münner zu ihrer literarischen Produktion. Muḥammad war ja Epileptiker und hat wohl selbst an die übernatürliche Provenienz seiner Offenbarung geglaubt (Nöldeke, Geschichte des Qorâns 18 ff.).

gegenüberstanden. Das ist bei 'Umayyah in bemerkenswertem Grade der Fall, und es darf uns nicht wundernehmen, wenn sich das wissenschaftliche Interesse in jüngerer Zeit ihm und seinen ideenverwandten Dichtergenossen in erhöhtem Maße zuwendet. Durch einen merkwürdigen Zufall ist nun 'Umayyah im vergangenen Jahre gleichzeitig Gegenstand der Betrachtung durch zwei gänzlich unabhängig voneinander vorgehende Gelehrte geworden, und es ist von belehrendem Interesse, die Resultate dieser beiden Arbeiten miteinander zu vergleichen.

Die Gedichte des 'Umayyah ibn 'Abî-ș-Şalt sind uns in sehr unvollkommener, zum größten Teile in höchst fragwürdiger Gestalt erhalten. Wohl blieben auch sie in dem großen philologischen Aufschwunge, der unter den ersten Abbasiden von den Schulen in Kûfah, Başrah und Bagdâd ausging, nicht unbeachtet und wir wissen, daß sie von dem Schüler des Qutrub, Muhammad b. Habîb, im dritten Jahrhundert der Hijrah gesammelt und kommentiert worden waren. Gewiß war schon damals nicht bloß sprachliches, sondern auch religionsgeschichtliches Interesse an der Aufbewahrung dieser Lieder beteiligt; aber gerade dieses letztere Moment war sicherlich mit Ursache zu manchen Entstellungen, Verstümmelungen und Einschüben, die wir nicht gerade dem Ibn Habîb allein anrechnen dürfen. Die Fälschung und Unterschiebung umayyischer Gedichte wird wohl schon in den frühesten Zeiten des Islam begonnen haben, und die Echtheitsfrage hat zur Zeit des Ibn Habîb gewiß keine geringere Unsicherheit vorgefunden als heutzutage. Diese Echtheitsfrage ist Gegenstand der beiden Untersuchungen von Schulthess in den ,Orientalischen Studien' (Nöldekefestschrift) einer- und von P. Power in dem vorliegenden Bande anderseits. Schulthess geht dabei mit der vollen Schulung wissenschaftlicher Kritik vor, und um es gleich zu sagen: nur wenig von dem überlieferten Bestande besteht die Prüfung. Was aber noch wichtiger ist: die religionsgeschichtliche Stellung und Bedeutung 'Umayyahs findet bei S. eine wenn auch nicht umfassende und weiter ausgreifende, so doch im ganzen ansprechende und besonnene Würdigung. Eine gleiche Unbefangenheit der religions-

geschichtlichen Betrachtung von dem jungen Jesuitenpater in Beirut zu verlangen wäre unbillig, und wir dürfen daher gerechterweise seine darauf bezüglichen Ausführungen (S. 207, Z. 12-17) nicht an jenen des Göttinger Professors messen. Lieber wollen wir den Fleiß und die Umsicht loben, mit denen er sich bemüht, die persönlichen religiösen, vor allem moralischen und dogmatischen Anschauungen 'Umayyahs aus seinen Liedern darzulegen. Interessant sind seine Ausführungen S. 205 ff. über des Dichters liebevolle Stellung zum Tierreich, doch wäre ein Hinweis auf den Zusammenhang der betreffenden Stellen mit der bei den Hadaris blühenden Tierfabel am Platze gewesen. 'Umayyahs Dichtung ist vielleicht nirgends so unbeduinisch wie gerade hier. In bezug auf das unmittelbare Verhältnis des Dichters zum Propheten decken sich Powers Ausführungen vielfach mit denen Schulthess'1, auf die er auch entsprechend Bezug nimmt, da ihm der Aufsatz des deutschen Gelehrten knapp vor dem Druck seiner eigenen Arbeit bekannt geworden war und noch wesentlich zu deren gründlicher Umgestaltung beigetragen hatte. In ihrem dritten Teile beschäftigt er sich denn auch ausschließlich mit Schulthess' Behandlung der Echtheitsfrage, deren Ergebnisse er im ganzen und großen akzeptiert. Doch ist er im einzelnen mehr zu einer milderen Auffassung geneigt, die er Schulthess gegenüber in einer detaillierten und sicherlich manche sehr beachtenswerte Gesichtspunkte vorbringenden Polemik verteidigt. Allerdings vermag ich manchen seiner Argumente nicht die beabsichtigte Beweiskraft zuzugestehen; so scheint mir Powers Eintreten für die Echtheit der vier Sintflutverse bei Ps.-Balhî m re (S. 215 f., gegen Schulthess 78 oben), wenn auch sonst nicht übel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn P. trotzdem direkte Beeinflußung Muhammads durch 'Umayyahs Lieder anzunehmen scheint (S. 210 f.), so erledigt sich diese Anschauung durch einen Hinweis auf das von Schulthess S. 77 Gesagte. Jedenfalls steht Power in dieser Hinsicht noch immer auf einem fortgeschritteneren kritischen Standpunkt als Huart (Schulthess S. 71). Beachtenswert sind Powers Ausführungen S. 213 f., wo er in einigen Versen 'Umayyahs eine Polemik gegen quränische Stellen nachzuweisen sucht; doch fehlt uns vorläufig die Einsicht in die textkritischen Grundlagen dieser Behauptungen.

begründet, durch die S. 216 besprochene Verschiedenheit der Caesurbehandlung im Hafifverse ganz und gar nicht gestützt. Power versucht hier einen Indizienbeweis gegen die Zusammengehörigkeit der Stelle mit dem evident unechten Sodomfragment Yaq. m 09, aber es ergeht ihm dabei wie manchen Juristen bei ähnlichen Anlässen: er glaubt das Gras wachsen zu hören. Wenn in den sieben Sodomversen die Caesur stets mit dem Wortende zusammenfällt, während dies in den vier Sintflutversen nur zweimal geschieht, so vermag dies meines Erachtens weder gegen noch für die Zusammengehörigkeit der beiden Stücke irgend etwas zu beweisen. Ebenso steht es mit dem Herausgreifen der Verse 14-21 des Fragments bei Ps.-Balhî 1 r.r f, dessen Echtheit bis auf die bezeichneten Verse Power (S. 217) gegen Schulthess (77 unten) verteidigt. Unleugbar ist die Möglichkeit seiner Gründe, aber Schulthess hat doch ohne Zweifel methodisch Recht, wenn er auf solche Interpolationsannahmen hin die Echtheit des ganzen Stückes vorläufig zweifelhaft läßt. Überhaupt ist es der Ausdruck bewußter kritischer Methode, wenn Schulthess (S. 78) sagt: "Wir haben keine Möglichkeit zu scheiden und geben vorsichtshalber einstweilen lieber das Ganze preis", Worte, die Powers Bemühungen einer Gegenkritik im einzelnen von vornherein den Boden entziehen.

Hier zeigt sich übrigens bei beiden Forschern das Mißliche solcher kritischer Untersuchungen, wenn die Basis eines textlich gesicherten Substrats fehlt. Ibn Ḥabîbs Dîwânrezension ist uns verloren. Will man aber über das Werk des 'Umayyah Forschungen anstellen, so muß vor allem eine Sammlung und Sichtung aller unter seinem Namen umlaufenden Gedichte und Bruchstücke angestellt und bei jedem einzelnen Stück der Textzustand und seine Überlieferung genau geprüft werden. Ohne solche Grundlage hängen alle Ausführungen, mögen sie noch so scharfsinnig konzipiert und entwickelt sein, in der Luft. Power hatte, wie er sagt und wie aus dem 'Bulletin' der Fakultät hervorgeht, eine solche Sammlung der Lieder des 'Umayyah vorbereitet, wurde aber durch das Erscheinen von Schulthess' Aufsatz von ihrer Publikation abgebracht; vielleicht hat er wohl

daran getan. Es ist leichter, eine vorzügliche Abhandlung über einen altarabischen Dichter zu verfassen, als eine annehmbare Textausgabe oder gar Übersetzung seiner Werke zu veranstalten. Ich glaube hier kein Geheimnis zu verraten, wenn ich ausspreche, daß wir von Prof. Schulthess eine solche Publikation erwarten dürfen. Es ist möglich, daß er darnach selbst zu anderen Ergebnissen über die Echtheit der überlieferten 'Umayyahgedichte gelangt; solange aber die Textausgabe fehlt, ist sein in den 'Orientalischen Studien' geäußerter Kritizismus die einzig gerechtfertigte Stellungnahme in dieser Frage, und Powers Einwendungen dagegen erledigen sich sozusagen automatisch. Immerhin behält Powers Arbeit unter diesem Vorbehalt ihren Wert, und wir müssen ihm jedenfalls für manchen treffenden Hinweis und manche originelle Idee dankbar sein.

Ganz anderer Art als 'Umayyah ist der Dichter Bisr ibn 'Abî Hâzim, dessen Leben und Gedichte den Gegenstand der Abhandlung des P. A. Hartigan bilden. Tritt uns in 'Umayyah der verhältnismäßig tief in die Bildung seines Zeitalters eingedrungene, von dessen weltbewegenden Ideen mit aufgerüttelte und geschüttelte Städter entgegen, so sehen wir in Bisr einen typischen Vertreter jener uralten, durch Jahrtausende sich gleichgebliebenen beduinischen Kultur, die diesen Leuten eine Abgerundetheit und innerliche Geschlossenheit aller Lebensäußerungen, einen "Stil", verleiht, um die sie von den Kostgängern aller noch so hoch entwickelten Zivilisationen, die unsere mit inbegriffen, beneidet werden dürfen. Aber gerade weil Bisr diesen Typus in hervorragendem Maße und vollkommen charakteristisch vertritt, verliert sich seine Individualität in typischen Zügen und hebt sich nirgends kräftiger von dem Hintergrunde ihres Milieus ab. So sind auch seine Gedichte für unsere Anschauung nichts als Variationen jener bekannten Themata, die dem Beduinendichter zu allen Zeiten geläufig waren und heute noch sind. Was uns an diesen Leuten interessiert, ist nicht die einzelne Persönlichkeit; ihre ganze Art zu denken und zu sein ist unhistorisch, wie man denn auch von einer Geschichte des arabischen Beduinentums selbst dann nicht sprechen könnte, wenn uns mehr und besser zusammenhängende Fakten aus ihrer Vergangenheit bekannt wären, als es in Wirklichkeit der Fall ist; was uns an diesen Leuten interessiert, ist vielmehr in jeder einzelnen Gestalt ein Bild jenes merkwürdigen Wesens des semitischen Geistes in reinster Gestalt wiederzufinden, der eine der Formen menschlicher Vollkommenheit darstellt, man mag im übrigen über den allgemein menschlichen Wert dieser speziellen Form denken, wie man will.

Die Arbeit des P. HARTIGAN zerfällt in zwei Teile. Im ersten stellt der Verfasser alle ihm erreichbaren Notizen über die Persönlichkeit und das Leben des Dichters zusammen. Wie es auf diesem Gebiete regelmäßig zu gehen pflegt, so geschieht es auch in diesem Falle: die an und für sich schon ziemlich spärlichen Notizen zerfallen dem kritischen Beschauer in der Hand. Man muß froh sein, wenn man überhaupt nur einen Anhaltspunkt für eine annähernd sichere Datierung hat. Der Scharfsinn und kritische Geist, den P. HARTIGAN bei dieser Gelegenheit beweist, verdient Anerkennung. Aus den paar umlaufenden Anekdoten weiß er doch unter sorgfältiger Bedenkung aller Umstände mit ziemlicher Gewißheit die Zeit von Bišrs Leben zwischen 525 und 590 p. C. anzusetzen. Vielleicht hätte er die Unzuverlässigkeit dieser anekdotischen Geschichten, besonders derer, die sich um Hâtim Tai' drehen, noch etwas schärfer betonen können; aber im allgemeinen ist die Art, wie er sie verwendet und beleuchtet, nur zu loben.

Bisrs Gedichte genossen bei Mit- und Nachwelt großes Ansehen, und in den beliebten Fragespielen nach dem größten Dichter wird sein Name nicht selten genannt. Sein Dîwân wurde von den bedeutendsten philologischen Autoritäten der Blütezeit tradiert: so von 'Abû 'Ubaidah, al-'Aṣma'î. Ibn as-Sikkit und as-Sukkarî (S. 293); in den hervorragendsten Anthologien ist er durch größere Stücke vertreten, und vor allen hat uns Hibat-allâh al-'Alawî in seinen Muḥtârât sechs Gedichte von Bisr überliefert, die einen verhältnismäßig bedeutenden Bruchteil seines verloren gegangenen Dîwâns darstellen. Diese sechs Stücke sind der Gegenstand des zweiten Teiles von P. Hartigans Arbeit. Zu jedem einzelnen stellt er die Zitate der Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XXI, Bd.

Adabliteratur zusammen und analysiert dann jedes Gedicht bezüglich seiner Echtheit, unversehrten Überlieferung usw. Ich muß gestehen, daß ich den Wert dieser gewiß recht mühevollen Arbeit nicht recht einsehe; ich bedauere vielmehr, daß P. Hartigan nicht seinen ursprünglichen Plan ausgeführt und die erhaltenen Gedichte und Fragmente des Bisr in Text und Übersetzung nebst kritischem Apparat herausgegeben hat. In diesem Punkte gilt auch hier das oben von P. Powers Abhandlung Gesagte. Aber auch der Leser solcher Aufsätze sollte berücksichtigt werden; wenn der sich die Belege zu den Darlegungen des Verfassers erst aus einer Unzahl, manchmal nur in vereinzelten Handschriften vorhandener Werke zusammensuchen soll, so könnte die Abhandlung selbst geradeso gut ungeschrieben bleiben. Überhaupt ist die jetzt grassierende Scheu vor der Publikation altarabischer Texte schon krankhaft zu nennen; ,wer altarabische Gedichte übersetzt, trägt seine Haut zu Markte', sagt einmal Nöldere irgendwo; und das ist sicherlich richtig, trifft auch schon bei bloßen Textausgaben zu. Aber gewiß ist, daß bei dem heutigen Stand der Dinge gerade nur Textausgaben und Übersetzungen Fortschritte auf dem Gebiet der altarabischen Philologie bewirken können. Das bloße Gerede über gar nicht oder unvollkommen publizierte Gedichte und Dichter bringt uns nicht weiter. Eine einzige tüchtige Textausgabe mit Übersetzung, wie etwa Vollers' Mutalammis, bedeutet heute mehr, als dicke Bücher über alle möglichen Zustände des arabischen Altertums, so wenig ich auch den Wert solcher Darstellungen unterschätze. Das soll nicht etwa eine Herabsetzung von P. Hartigans Leistung sein; aber ich traue ihm zu, daß er imstande wäre, eine brave und verläßliche Ausgabe von Bisrs Gedichten und Fragmenten zu liefern, und bedauere, daß er sich davon hat abschrecken lassen. Das soll uns aber auch nicht abhalten, ihm wie den übrigen Mitarbeitern dieses Bandes der Mélanges für das darin Gebotene aufrichtigen Dank zu wissen.

RECKENDORF, H., Professor an der Universität Freiburg i. B.: Mohammed und die Seinen ("Wissenschaft und Bildung". Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens. Herausgegeben von Dr. Paul Herre. 2.) Leipzig. Verlag von Quelle und Meyer. 1907. Geb. M. 1,25.

Unter den in jüngster Zeit sich in erfreulichem Fortschritte mehrenden Darstellungen der islamischen Anfänge für weitere Kreise nimmt dieses Buch eine ganz hervorragende und besondere Stelle ein. Es ist ein Versuch, die sozialen, kulturellen, wirtschaftlichen, politischen und individuellen Grundlagen des beginnenden Islam zusammenhängend zu verdeutlichen, und wie wir gleich vorwegnehmend bemerken wollen, muß dieser Versuch, mit einem prinzipiellen Vorbehalte allerdings, als vollkommen gelungen bezeichnet werden. In fließender Darstellung, die die Lektüre des Buches zu einem wirklichen Genusse gestaltet, werden hier die Berichte der verschiedenen islamischen Quellen, vor allem des Qurâns selbst, zum erstenmal in gedrängter, aber durchaus erschöpfender Weise zu einem farbenreichen Bilde zusammengefaßt und geformt, so daß auch der nichtarabistisch vorgebildete Leser zu lebendiger Anschauung alles dessen gelangen kann, was wir aus jenen Quellen in dieser Hinsicht schöpfen können.

Freilich muß eine dergestalt ausschließlich auf die islamischen Berichte und Anschauungen gegründete Darstellung an einer grundsätzlichen Einseitigkeit leiden, die den historischen Wert des an sich in vollkommen korrekter und unanfechtbarer Weise gewonnenen Bildes wesentlich mindert. Was wir heute aus den Berichten unbefangener Reisender über die wirtschaftlichen, sozialen und politischen Zustände Arabiens wissen, läßt uns unter Berücksichtigung der vorislamischen Quellen auf dem Wege vorsichtiger und wohlüberlegter Rückschlüsse denn doch auch die Verhältnisse im Zeitalter Muḥammads in wesentlich anderem Lichte erscheinen, als die absichtlich oder unabsichtlich präparierte islamische Geschichtslegende. Nicht daß es etwa Reckendorf an eingehender Kritik dieser mehr oder weniger

legendären Quellen fehlen ließe; auf jeder Seite seines Buches beweist er, daß er keine Nachricht, die von dort stammt, unbesehen hinnimmt. Aber er geht auch nirgends über jene Quellen hinaus und bleibt somit unbewußt immer in ihrem Banne, gelangt infolgedessen auch oft nur zu halber Wahrheit. Die wirtschaftliche - und das heißt hier: politische - Spaltung der arabischen Bevölkerung in Badawî und Hadarî z. B. ist ihm in ihrer wahren und vollen Bedeutung für die nationale Geschichte nicht so klar bewußt, als es zu wünschen wäre, wenn er auch häufig genug Gelegenheit nimmt, auf einzelne Wirkungen dieser Tatsache hinzuweisen. Er könnte sonst nicht (S. 20) behaupten, durch die Sanktionierung des mekkanischen Tempels sei dem "arabischen Nationalgefühl" geschmeichelt worden, oder von der ,politischen Zentralisierung der bis dahin zerfahrenen und autonomen arabischen Stämme' wie von einem unter Muhammad wirklich eingetretenen Faktum sprechen. Eine solche Zentralisierung ist weder im Altertum noch im Mittelalter oder in der Neuzeit jemals wahr geworden und bleibt ein Ding der Unmöglichkeit, solange die wirtschaftlichen Lebensbedingungen Arabiens in ihrer bisherigen Gestalt fortdauern. Auch Muhammads Politik den Beduinen gegenüber kann sich nicht wesentlich von jener der Wahhabiten-Emire oder der türkischen Regierungsbeamten von heute unterschieden haben. Die Erfolge seiner politischen und religiösen Staatsorganisation erstreckten sich ausschließlich auf die Ḥaḍarîs; die Beduinen blieben nach wie vor außerhalb des staatlichen Lebens als ein zu Zeiten wohl verwendbares, aber immer bedrohliches und nie zu bändigendes Agglomerat. Keine einzige der vielen religiösen, sozialen, rechtlichen und politischen, ja selbst militärischen Reformen des Propheten hat unter den Beduinen jemals wirklich festen Fuß gefaßt; die Wüstensöhne sind heute noch die gleichen geblieben, wie sie sich uns schon in den alten Liedern der Jahiliyyah darstellen.1 Der gesamtarabische Nationalstaat Muhammads, an den auch RECKENDORF noch glaubt, ist eben nichts als eine Fiktion der islamischen Legende und hat nicht mehr Wirklichkeitswert, als etwa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Memnon 1. S. 194 ff.

die türkische Oberhoheit über die syrischen Beduinen von heute. Auf solcher Verkennung der grundlegenden Spaltung der Bevölkerung Arabiens beruht es dann auch, wenn Reckendorf (S. 57) sagt, 'daß die Araber (vor dem Islâm) speziell den religiösen Fragen ferne gestanden hätten'; das gilt wohl nur von den Beduinen mit Sicherheit, von den Ansässigen haben wir nach Grimme und Winckler allen Grund, das Gegenteil anzunehmen. Auch an anderen Stellen hat diese Befangenheit den Verfasser zu schiefen oder nur halbrichtigen Urteilen veranlaßt. Doch möchte ich hier nicht darauf eingehen, schon um nicht etwa den Schein tadelnder Herabsetzung eines Buches hervorzurufen, das — ich wiederhole es ausdrücklich — in äußerst verdienstlicher und dankenswerter Weise einen bisher der allgemeineren Kenntnis allzulange entrückten schwierigen Gegenstand zu klarer, erschöpfender und quellengetreuer Darstellung bringt.

R. GEYER.

J. Hertel, Das südliche Pañcatantra. Sanskrittext der Rezension β mit den Lesarten der besten HSS. der Rezension α. Leipzig,
 B. G. Teubner, 1906. (= Nr. v des xxiv. Bandes der Abhandlungen der phil.-hist. Klasse der königl. sächs. Gesellschaft der Wissenschaften). Lex. xvvii und 140 S.

Das südliche Pañcatantra erinnert in gewisser Hinsicht an das südliche Mahābhārata, da es wie dieses eine selbständige Fassung gegenüber den nördlichen oder, wie Hertel sich genauer ausdrückt, nordwestlichen Fassungen repräsentiert, ohne freilich trotz seines geringeren Umfangs — der vorliegende Sanskrittext umfaßt 60 Seiten, der des von Hertel in derselben Sammlung publizierten Tantrākhyāyika 94 Seiten — ein höheres Alter beanspruchen zu können. Wie das südliche Mahābhārata, so wurde auch das, oder sagen wir besser ein südliches Pañcatantra zuerst durch Burnell bekannt, der eine Handschrift davon an Benfey schickte, die jetzt allerdings, wie Hertel

402 J. Hertel.

(S. xxxII unter g.) berichtet, verloren zu sein scheint. Im Jahre 1884 veröffentlichte dann Haberlandt in den Sitzungsberichten der Wiener Akademie eine Rezension (von Hertel als y bezeichnet) nach zwei Handschriften, der er eine literarhistorische Untersuchung folgen lassen wollte, die aber nicht erschienen ist. Dieser Text ist in so nachlässiger Weise ediert - man vergleiche das harte, aber gerechte Urteil HERTELS in der ZDMG. 1904, 1 ff. -, daß dadurch die Pañcatantraforschung kaum gefördert wurde. Erst mit der vorliegenden Publikation bekommen wir festen Boden unter den Füßen, da der Autor 17 Handschriften durcharbeitete und nach fünf von ihnen, die auf denselben Archetypos zurückgehen, einen lesbaren Text, dessen Konstituierung in jeder Beziehung als musterhaft bezeichnet werden muß, herstellte. Das Variantenverzeichnis ist, wie sich dies bei einem solchen Texte, bei dem jeder Kopist sich kleine Abweichungen von seiner Vorlage gestattete, von selbst versteht, sehr reichhaltig, doch hätte es sich empfohlen, da, wo die ursprüngliche Lesart nicht im gedruckten Text steht, den Leser auf irgendeine Weise in diesem darauf aufmerksam zu machen. Einen hübschen Beweis übrigens von der Sorgfalt, mit der der Herausgeber die Lesarten der Handschriften abwog, liefert die Auseinandersetzung über die Korrumpierung des ursprünglichen akrandam in vikramam in der Strophe 1, 115 (S. ыл, ff.), wozu er mit Recht auf die Eigentümlichkeiten der Śāradā-Schrift rekurriert; dagegen kann ich seiner Annahme einer Zwischenstufe mukhka (S. LXII) nicht zustimmen. sondern glaube, daß aus dem ursprünglichen muska eine Form mit Jihvāmūlīya vor dem k entstand, eine Gruppe, die in Jaina-Handschriften durch eine Ligatur dargestellt zu werden pflegt, die allerdings wie eine Verschmelzung von ta und a aussieht, indem nämlich an die Schleife des ersten Buchstabens rechts nur der kleine Haken des k noch angefügt wurde (vgl. Weber, Abhandl. d. preuß. Akad. 1865, S. 386 f.), so daß schließlich durch Weglassung dieses letzteren kh übrigblieb. Ich kann auf diese interessante Frage, zu deren Erörterung eine Untersuchung des Lautwertes und der graphischen Darstellung des Jihvāmūlīya und des Upadhmānīya gehören würde, hier nicht näher eingehen und will

nur soviel bemerken, daß wir damit auf prakritische Einflüsse geführt werden, ja daß man sich die Frage vorlegen könnte, ob das "Urpancatantra in korrektem Sanskrit geschrieben war', wie Hertel (S.lxxxv) behauptet und nicht vielmehr in einem Volksdialekte. Soll Gunādhya aus der klassischen Sprache in Paiśācī übersetzt haben?

Solche und ähnliche Fragen werden wohl demnächst ihre Lösung finden, aber es war meiner Meinung nach nicht angebracht, sie in der Einleitung zu der Ausgabe eines südlichen Pañcatantra-Textes anzuschneiden, und ich glaube daher, daß die ersten 24 Seiten des vorliegenden Buches, die von dem 'Alter des Pañcatantra' handeln, nicht an ihrem richtigen Platze und in ihrem richtigen Zusammenhange stehen.¹ Die ausgezeichnete philologische Arbeit, die der Verfasser in seiner Textausgabe geleistet hat, wird davon freilich nicht berührt.

Graz. J. Kirste.

R. R. Bhagawat, professor in St. Xavier's college, Bombay, assisted by professor B. R. Arte, Baroda college, Baroda. Key to interpret the Veda. Bombay 1907, pp. 64.

If I say a few words about a pamphlet published in India, it is because I think it interesting to encounter a Brahmin who tries to explain the Veda in a manner quite different from the orthodox standpoint, as well as from the views held by Western Scholars. Indeed there was, I presume, in spite of many differences of interpretation, unanimity in supposing that the terms deva and asura had from the outset the acceptation of 'god', and that agni, indra, mitra, varuna, etc. were the names of personal gods, whereas professor Bhagawat will have us believe that by the first two words we must understand

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die darin sich findenden Erörterungen über die nepalesische Rezension der brhatkathā basieren zudem nur auf den ungenauen Angaben eines indischen Gelehrten, aus denen nicht einmal erhellt, ob das Pancatantra darin enthalten ist.

'human beings' or 'divisions of mankind', and that agni, etc. were appellatives meaning 'chief'. Only in a later development of religious feeling the devas were eventually deified, and from 'heroes' became 'gods' (p. 54). In accordance with that view div cannot signify 'sky', but 'land of the devas', which, as we are told by Rv. viii, 10, 1, was divided into three provinces, viz. dīrghaprasadman, rocana and samudra (p. 17). In reading this theory one is instantly reminded of the old Greek philosopher Euhemeros, who is famous for having denied primordial divinity to the gods of his country.

To prove his thesis the author examines in detail the hymns 86, 95, 99, 108 and 109 of the tenth book of the Rigveda, which, although obscure in many points, afford certainly plenty of warlike matter, so that an interpreter might be induced to explain them from the terrestrial standpoint. But, on the one hand, it certainly is not safe to apply conclusious drawn from a possible interpretation of some hymns of the youngest book to the bulk of the work, and, on the other, I fail to see how the supposed original meaning 'human hero' tallies with the acceptation 'god' shown by the cognate words of the Indian deva in the other Indo-European languages (Lat. deus, Lith. dëvas, Lett. dëws, Oldpruss. deiws, etc.). I have made use of the same argument, when, fifteen years ago, I combated the theory of professor REGNAUD, who, not unlike the Indian scholar for whom 'battle' is the leading motive of all hymns, tried to explain everything by the idea of 'libation'. Both scholars, in order to carry through their principle, are compelled to impart new meanings to common words, and so it comes about that the French professor interprets grāvan (stone) by 'oblation', and the Indian wants us to take this word for having been 'the name of a warlike people, who were so called either on account of the line formed by them being hard like stone to break through the enemy, or owing to their carrying engines for stoning the enemy' (p. 20). The first was driven to his system by the exaggeration of the ritualistic standpoint, the second by laying too much stress upon the historical or legendary hymns; although the latter is not so affirmative as the former, inasmuch as he very often uses in this paper, as well as in two others dealing with the some subject and published in the years 1899 and 1900, expressions like 'could it not be that', 'may it not be that', etc. Thus in speaking of the verse Rv. 1, 27, 13 he asks, in the last-named article (p. 45): 'If there were young and old among the devas, and also short and tall, would it not be better to hold that the word deva originally denoted a militant division of mankind?'

But, if we take into consideration that deva became only in later times the title of a king, there is no doubt, it seems, that we must argue the point in a way opposite to that followed by professor Bhagawat, in other words, that the older meaning of deva was 'god', and the younger one 'king'. A striking parallel to that development is furnished by the history of the word bhaga, which in Sanskrit, in the cuneiform inscriptions of Darius and Xerxes, in the Avesta and in the Slavonic languages is the general term for deity, whereas in the middle-Persian inscription at Naksh i Rustam, deciphered by Shvestre de Sacy, we read begi Artexshetr, which is rendered in the Greek translation by  $\Theta$ EOY APTA-EAPOY 'of the king Artaxerxes'. And indra — in what regards the etymology of this word, it certainly is akin to indu, and, as sometimes we must spell indra, its final a seems to be a secondary suffix, so that indu: indr = krostu: krostr — does it not signify in a more modern stage of the language 'prince', and as the last member of a compound 'first' or 'best'?

To finish this review I must add that the 'key' is disfigured with a number of preposterous etymologies, meant for propping up the leading hypothesis. Thus on, p. 51, we are told that psaras is to be derived from a lost root psar 'to see', easily detected in the Arabic basara 'he saw'. Now, the Arabic root in it has, as far as I know, no certain equivalents in the other Semitic languages, and besides that its vocalisation shows it to be an intransitive verb. On the same page the author informs us that the pre-Vedic ay may be detected in the Etruscan ai sar. To what purpose gives he vent to such fancies?

J. KIRSTE.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Three interesting Vedic hymns [Rv. x, 72, 86, 108].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Samhitā of the Rigveda searched [Rv. 1, 1-30].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mém. sur div. antiquités de la Perse. Paris 1793, p. 36.

HERMANN RANKE: Babylonian legal and business documents from the time of the first dynasty of Babylon chiefly from Sippar. (The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania. Series A: Cuneiform Texts edited by H. V. Hilprecht. Vol. vi, Part I.). Philadelphia. Published by the Departement of Archeology, University of Pennsylvania. 1906.

Der überaus rührigen Tätigkeit Prof. Hilprechts, des Leiters der Babylonischen Expedition der Universität von Pennsylvania, verdankt die Assyriologie in den letzten Jahren so manche Bereicherung durch die Veröffentlichung neuen wertvollen Materials aus verschiedenen Epochen der babylonischen Geschichte. Zu den interessantesten Publikationen der im Titel genannten Sammlung gehört das vorliegende Werk, welches uns 119 neue Rechtsurkunden aus der Zeit der Hammurabi-Dynastie bietet. Allerdings ist dieses Werk nicht eine Frucht der Ausgrabungen in Nippur, deren Resultate, insoferne sie unsere Zeit berühren, einem zweiten Teil dieses Bandes vorbehalten sind (Einl. S. 3). Vielmehr stammen alle Tafeln aus verschiedenen Privatsammlungen, welche kauf- oder schenkungsweise in den Besitz der Universität von Philadelphia gelangt sind, und die nun vereinigt auch in der Sammlung ,Babylonian Expedition' erscheinen. Die Urkunden sind in vortrefflichen autographischen Kopien wiedergegeben, denen 23 photographische Reproduktionen beigegeben sind. Voran geht eine ausführliche Einleitung, welche über die Provenienz der Tafeln, die chronologischen Fragen und über den Inhalt der Urkunden handelt. Es mögen hier die wichtigsten Punkte berührt werden:

Obwohl der Fundort der Tafeln, die zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten erworben wurden, nicht bekannt ist, ergeben doch innere Indizien, so z. B. die Erwähnung des Gottes Šamaš an erster Stelle, wie auch der Stadt Sippar in den Schwurformeln, das unbezweifelbare Resultat, daß die meisten von ihnen aus dem Tempelarchiv in Sippar stammen. Nicht weniger als 84 Personennamen in diesen Urkunden konnte Ranke mit den be-

treffenden Namen der Tafeln des Britischen und Berliner Museums, die sicher aus Sippar herrühren, identifizieren. Auch die Schriftzüge sind ganz mit denen der schon edierten Urkunden identisch, so daß betreffs der Echtheit jeder Zweifel ausgeschlossen ist. Im übrigen ist natürlich die Schriftart der Texte je nach der Zeit mehr oder weniger entwickelt.

Die Urkunden erstrecken sich auf die ganze I. babylonische Dynastie, mit Ausnahme des Sumuabum, aus dessen Zeit bis nun überhaupt nur zwei Kontrakte bekannt sind (S. 7, Anm. 2). Außerdem kommen noch vereinzelt die in der Königs- und Datenliste nicht erwähnten Königsnamen vor: Iluma-ila¹, Immerum und Bunutahtun-ila, die auch von den früher edierten Urkunden bekannt sind. Ranke weist nach, daß sie alle drei Zeitgenossen des Sumula-ilum gewesen sind. Er vermutet ferner, daß Iluma-ila² unabhängig von Sumula-ilum in Sippar regiert habe, da er niemals mit diesem zusammen in der Schwurformel genannt ist. Ihm sei dann Immerum gefolgt. Als Sippar von Sumula-ilum erobert wurde, ward Immerum als Vizekönig daselbst belassen, weshalb er auch zusammen mit ihm in der Schwurformel erwähnt wird. Dem Immerum mag dann Bunutahtun-ila gefolgt sein, was aber bloße Vermutung ist.

In einer Urkunde (Nr. 9) wird in der Schwurformel neben Sumula-ilum sein Sohn Zabium genannt. Man wird wohl mit RANKE annehmen dürfen, daß der greise König (er regierte 36 Jahre) seinen Sohn noch zu Lebzeiten zum Mitregenten eingesetzt hat.

Von historischem Interesse sind noch zwei weitere aus den Schwurformeln bekannt gewordene Namen. In einem Vertrag aus der Zeit Sin-muballits schwören die Kontrahenten außer auf den Namen des Hauptkönigs noch auf den Namen: Bêl-ţâbi und seine Frau (?); in einer zweiten Urkunde aus der Zeit Hammurabis wird

<sup>1</sup> So ist nach RANKE richtig zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chronologisch wichtig ist es, diesen Künig von Iluma-ilum, dem Gründer der sogenannten II. Dynastie, wie auch vom Königsnamen AN.A.AN genau zu trennen. Es sind drei verschiedene Personen. Vgl. UNGNAD in ZDMG B. 61, S. 717 (Z. 14). [Korrekturzusatz.]

der Schwur noch auf den Namen eines Šamši-Adad geleistet. Beide Verträge sind die einzigen in der Sammlung, die — nach der Schwurformel zu urteilen — aus Babylon herrühren. Mit guten Gründen schließt Ranke aus der Namensform, daß es assyrische Patesis gewesen sein müssen — bekanntlich war Assyrien in dieser Zeit noch ein Vasallenstaat oder eine Provinz Babyloniens —, die mit in den Schwur eingeschlossen werden, woraus dann weiter folgen würde, daß der Kontrahent ein Assyrer war, der in Babylon ein Geschäft schloß oder ein babylonischer Beamte in Assyrien.

Ausführlich erörtert RANKE die Frage der Jahresdatierungen in dieser Epoche. Bekanntlich werden in dieser Zeit die Jahre nach gewissen wichtigen öffentlichen Ereignissen benannt. Es ist schon öfter die Frage aufgeworfen worden, wie man am 1. Nîsân das Jahr nach einem Ereignis datieren konnte, das erst später im Laufe des Jahres eintrat. RANKE geht nun von der Tatsache aus, daß die meisten Datierungen sich auf friedliche Kulturtaten beziehen, wie Tempel-, Mauer-, Kanalbauten, Errichtung von Götterstatuen, dagegen nur wenige nach kriegerischen Ereignissen bezeichnet sind. Solche friedliche Unternehmungen konnten aber schon am Ende des Jahres im königlichen Rate beschlossen werden, so daß offiziell schon am 1. Nîsân das Ereignis kundgegeben werden konnte, nach welchem das Jahr seinen Namen haben sollte. Trat indes im Laufe des Jahres ein wichtiges Kriegsereignis ein, dann geschah es, daß noch im Laufe des Jahres die Datierung nach diesem geändert wurde, wofür RANKE ein sehr instruktives Beispiel bietet (S. 13, Anm 1).

Es folgt hierauf eine summarische Klassifikation der Urkunden nach ihrem Inhalte, wobei bei jeder Gattung in den Noten in genauester Weise auf die schon früher publizierten Texte dieser Gattung verwiesen wird. Der Schluß der Einleitung ist den Eigennamen gewidmet, besonders denjenigen, welche durch ihr westsemitisches Gepräge von neuem den ethnischen Einfluß des westsemitischen Elementes in Babylonien in dieser Zeit nachweisen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Name nämlich ist gut babylonisch.

Von den veröffentlichten Urkunden bietet RANKE neunzehn ausgewählte Texte verschiedenen Inhaltes in Umschrift und Übersetzung, doch ohne nähere sachliche Erklärung (mit Ausnahme von Nr. 13).

Zur Übersetzung mögen hier einige Bemerkungen folgen:

- Nr. 2. E. RÙ. A la ru-ug-gu-bu ist zu übersetzen: ,ein erbautes Haus, das nicht bedacht ist. Vgl. Muss-Arnolt: Concise Dictionary S. 952<sup>b</sup> s. v. Damit stimmt Z. 3—4 überein, ferner auch, daß der frühere Käufer 5<sup>5</sup>/<sub>6</sub> Sekel bezahlt hat, während das Haus jetzt um 17 Sekel verkauft wird.
- Nr. 6. Die Übersetzung ist zum Teil unrichtig, weshalb auch der Inhalt in der Überschrift (Contents) mißverständlich wiedergegeben ist. Z. 5 ist zu übersetzen: "gehörig (šá) dem Ibi-Bêl, dem Schreiber". Dieser ist der Eigentümer des Feldes, die übrigen fünf sind die Besteller. Der Ertrag gehört zur Hälfte (ištiåt zittam) dem Eigentümer, die andere Hälfte allen Bestellern zusammen. Es liegt also Teilpacht zur Hälfte vor (CH § 46). Vgl. auch Friedrich: "Altbabylonische Urkunden aus Sippara Nr. 36, 53 nach meinen Verbesserungen in WZKM xxi, S. 61.
- Nr. 7. Zu Z. 16 und der Anmerkung ibid. vgl. WZKM xxi, S. 56, und meine "Altbabylonischen Rechtsurkunden" S. 90. Die interessante, von Ranke nicht verstandene Mietsklausel Z. 20—25 habe ich ausführlich an anderer Stelle<sup>2</sup> erörtert, wo auch einige andere überaus lehrreiche Texte aus Rankes Sammlung übersetzt und interpretiert sind.
- Nr. 11. Beachtenswert ist nudunnî im Sinne von 'Mitgift', resp. 'Aussteuer', das sonst im CH nur vom Geschenk des Mannes an die Frau gebraucht wird. Vgl. auch Nr. 101, Z. 14. Die schwierige Klausel Z. 40—43 habe ich mit ausführlicher Begründung an der erwähnten Stelle² zu deuten gesucht.
- Nr. 12. Wenn die Ergänzung RANKES Z. 1 M[U.NI.IM] richtig ist, dann sind Priesterinnensöhne in gewissen Fällen, in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich zitiere weiter abgekürzt: AR.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bulletin international de l'Académie des sciences de Cracovie Nr. 6-7, S. 87-103.

denen pater incertus war, gleich den Sklaven bezeichnet worden. Zu beachten ist auch die Klausel über die Verläugnung der Adoptiveltern, die von der Bestimmung des § 192 des CH, wo die Sachlage mit der in unserer Urkunde wohl identisch ist, völlig abweicht und auch mit der Norm der "Sumerischen Familiengesetze" nicht ganz übereinstimmt.

Z. 23. Die Zeile ist graphisch sehr schwierig. Ich möchte vermuten, daß das erste Zeichen (ù) aus ki-ma verschrieben ist und würde lesen: ki-ma ap¹-la-am ú-ma-lu-š[u]-ma, nachdem sie ihn wie einen Sohn ausgestattet² haben'. Das gäbe einen guten Sinn und hätte seine Analogie in Meissners BAP Nr. 98, wo ebenfalls im Falle der Aufhebung der Adoption durch die Adoptiveltern der Verstoßene einen vollen Sohnesanteil zugewiesen bekommt. Im CH § 191 gebührt dem Adoptivsohn in diesem Falle bloß ein Drittel seines Sohnesanteiles.

Nr. 13. Dem Schema nach erweist sich diese Urkunde als Freilassung einer Sklavin samt ihrem säugenden Kinde vermittels der Adoption seitens ihrer Herrin. Vgl. meine AR S. 8 ff. und besonders Nr. 39. Betreffs der Bedeutung der Redensart pûtam ullulu ist wohl Ungnads Erklärung "die Stirn (von der Sklavenmarke) reinigen" der weit hergeholten Deutung Rankes vorzuziehen.

Nr. 15. Die Interpretation Rankes scheint mir nicht ganz einleuchtend. Das Schema erfordert es, daß sich Z. 4 auf die Prozeßparteien und nicht auf andere Personen (Zeugen?) bezieht. Ich übersetze daher Z. 1—4: Nachdem wegen der Mauer des Varad-Sin Ibku-Sin gegen Varad-Sin geklagt hatte, sind die Männer³ [vor Gericht] aufgetreten. Zu avêlû izzizû möchte ich auf die hebr. Redensart מעלים לפני (im prozessualen Sinne) Deut. xix 17 verweisen. Der Prozeß spielt sich vor einem Richterkollegium ab, auf welches sich der Plural in Z. 5 und Z. 12 bezieht. Die Richter nehmen einen Lokalaugenschein auf und sie sind es, welche einen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht du.

wörtl. ,gefüllt'.

<sup>3</sup> d. h. die Parteien.

Teil der Mauer dem Varad-Sin zusprechen, nicht etwa die Zeugen. Vgl. auch meine AR Nr. 72°, 15, 29, wo der Ausdruck ubirrû ebenfalls sich nur auf die Richter beziehen kann. Der šâpir Sippar tritt daher hier nicht als Richter auf, sondern als Stadtbeamter (vgl. zu šapiru Muss-Arnolt: Dictionary s. v.), der vielleicht die Besitzänderung im städtischen Grundkataster einzutragen hat.

- Nr. 16. Diese Urkunde möchte ich nach den Analogen in meinen AR Nr. 54, 61, 62, 67 als "Hofdarlehen" bezeichnen. Sinismeani ist wohl der Handelsagent des Hofes. Er entnimmt aus der Hofkasse, u. zw. in dem Departement des Utul-Istar 14 Sekel, die er an Ilusu-ibi weitergibt behufs Ankauf von Getreide für den Hof.
- **Z. 2.** Es ist wohl zu ergänzen:  $GI\check{S}$ -BAR [il Šamaš] nach Z. 14 ,nach dem Maße des Šamaštempels'. Vgl. AR S. 97.
- **Z. 3.** libbi šîm  $\hat{e}kallim$  vielleicht: "gemäß dem Preiskurant des Hofes".
- **Z. 4.**  $bu\check{s}\hat{u}$ , property' gibt hier keinen guten Sinn. Es ist wahrscheinlich,  $\check{s}a$   $\&\hat{a}ti$  zu lesen "unterstellt dem . . . .' "Departement'. Vgl. AR S. 130.
  - **Z. 13.** Lies: a-na 10 ûmî<sup>mi</sup>.

Alle Eigennamen, welche in den 119 Urkunden vorkommen, sind in einem alphabetischen Register angeführt, das eine willkommene Ergänzung bietet zum früheren vortrefflichen Werke des Verfassers über die Eigennamen dieser Epoche. Am Schluß folgt noch eine Zeichenliste, welche in paläographischer Beziehung sehr wertvoll ist, weil sie die verschiedenen Varianten in der Form der einzelnen Zeichen genau wiedergibt.

Daß außer den von Ranke behandelten 19 Urkunden die Sammlung noch juristisch sehr wichtige Dokumente enthält, mag hier bloß erwähnt werden. Eine genaue Bearbeitung der wichtigeren Texte bietet Referent zum Teil in dem vorher erwähnten Aufsatz,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. RANKE: Early Babylonian Personal Names from the published tablets of the so called Hammurabi-Dynasty. (The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania. Series D: Researches and Treatises ed. by H. V. Hilprecht.) Philadelphia 1905.

zum Teil in einer demnächst in dieser Zeitschrift erscheinenden Abhandlung.

Sowohl dem Herausgeber wie auch dem Verfasser gebührt der aufrichtige Dank der Assyriologen für diese kulturgeschichtlich sehr wichtige Publikation. Mit Spannung darf man dem II. Teile entgegensehen, der die eigentliche Ausbeute der Nippur-Expedition für diese Zeitperiode der Wissenschaft zugänglich machen soll.

September 1907.

Dr. M. Schore.

## Kleine Mitteilungen.

Bemerkungen zu den Papyrusurkunden aus Elephantine (aus einem Briefe an D. H. MÜLLER). — Seit vorgestern Abend bin ich im Besitz von Sachaus Veröffentlichung. Ich habe sie durchgenommen und erlaube mir Ihnen einige Beobachtungen mitzuteilen, weil Ihre freundliche Zusendung meine Bekanntschaft mit diesem Funde beschleunigt hat.

- 1, 1. ידין Es richtet Jahve, vgl. aram. ידין, welches auch Gen. 6, 3 nur heißt ,es regierte' (zu ארן).
- 1, 2. שלם מראן, das Heil unseres Herrn Bagôhê'. Also: Möge der Gott des Himmels unsern Herrn zu jeder Zeit sehr grüßen' nach der gewöhnlichen Konstruktion von בוב בבון ישל vgl.,Grüß Gott'.
  - 1, 3. חר אלף, wie Sie. Vgl. בֿבּי, בּמִיּן.
- 1, 5. Ergänze רושכרתא עכרו nach Eut. 9, 3 (Lidzbarski, Eph. 2, 211). Da steht בְּמַנְיָת adverbial: in Gemeinschaft mit —; Andreas hat recht.
- 1, 7. לְּהִיָּא, da Vidarnag (sic?) tot ist nach v. 16, 'der Vertilgte', 'gänzlich Vernichtete', aus warmem Haß gesprochen. לָּהָיָא, 'der Ausrotter' ist zu stark für den gehabten Erfolg.
- 1, 8. מם חליהם שים חריהם beide miteinander ,die ägyptischen und die persischen Truppen. Auf diese paßt auch חוד, mit ihren verschiedenen Bestandteilen'; außerdem etwa Nubier, Griechen, Karer etc.
- 1, 10. ,Sieben' Türen, sagt Sachau; 5. Gemeint sind die Pylone, Torbauten. בְּיָן בּפִילה Appos., ein Bauwerk aus Haustein.

- 10—11. Es ist zu lesen אלך נחש אלך משני וציריהם זי דְשְׁשַׂיָא אלך מש aber ihre Türflügel ließen sie bestehen (d. h. ließen sie ganz), weil die Angeln jener Türflügel ehern waren. Sie konnten sie brauchen!
- 1, 11. Die Bedachung aus Zedernhölzern (Balken), ganz soweit sie mit der Kalkvermörtelung (= Mauerung) des Mauerwerks verbunden war, und ferner (das Holz), das sonst dort (am Tempel) war, verbrannten sie.

אַקהוּן sing. עקהוּן hat das Pluralthema wie מָבּהוֹן Mägde אַבּהוֹן mit kurzem ŭ und trifft nur in der Erweiterung durch h mit dem Arabischen zusammen.

ist das "Wand- oder Mauerwerk" von שורא abgeleitet, wie ich schon früher vertreten, eigentlich שֹּוּרְאָּ wie שִּׁרְנָא שׁׁרְנָא בִּיתְן בּנִינִא wie הַּתְּן בּנִינִא יִּשְׁרָּא פֿבּר. Das sonantische שׁ hat ein אַ davor gezeitigt, auf dessen Silbe das u übergegangen ist; vgl. אַשַּקְלוּן, also ušrânâ, ušur nâ; das ist dann, aus Mißverstand wie אָסַפַּרְנָא vokalisiert. S. 'Über einige phön. Inschriften" p. 59.

Andererseits vgl. ašurru = Wand: F. Delitzsch, Assyr. Handwörterbuch p. 150. Wenn rr sicher gelesen wird, wäre die regelmäßige aramäische Auflösung davon rn. Zur Sache Ezra 5, 8 אושר בוחליא und 6, 4. [Gewagt: אנשרן von משם בוחליא αετός ἀέτωμα, wie בוחליא.]

Die Umfassungsmauern bestanden außer Ecken und Portalpfeilern auch aus Ziegeln und so die Innenwände: אשרנא sie krönten die hochgebauten Mauern mit dem Dachstuhl'.

- 16. Zu Jahu (Jăháu, daher הידי), der uns (später) mit Freude auf jenen Vidarnag sehen ließ (D. H. M.), (wie) Hunde seine (die) Fußfesseln [lies בכלוהי wegen הילין, sollte הילין, sollte הילין, sollte תולא אחרנן, sollte יו הבא ובסף Rußfesseln (lies יו והבא ובסף און, sollte הילין heißen. 8. Vgl. 12 יו והבא ובסף ווי הבא ובסף און. Das Aramäische ist oft mangelhaft und man darf nichts drücken!] von seinen Füßen entfernten! Haßerfüllte Redensart: Möge er seine Fesseln verlieren erst durch die Hunde, die den Leichnam des Hingerichteten fressen! Zu אברו בכלבא neues Subj., man'. Geschimpft wurde doch wohl mit הכלבא.
- 1, 18. Die Jeb-Leute schrieben drei Briefe: 1. an Bagôê, בנוהי [die Schreibung unter Einfluß von מלכוהי! l. Βαγώης statt Βαγωσης]. 2. an den Hohenpriester und seine Genossen. 3. an Ûstân, den Bruder

des 'Anani, und den jüdischen Adel, dessen Haupt jener wohl war. Der fehlende Titel würde nur durch diesen Zusammenhang unnötig.

,Des 'Anani' ohne Titel ist aber ein bedenkliches Charakteristikum. Wahrscheinlich: an Üstân, den Bruder dessen, den wir verlautbart haben, d. h. des Johanan. עניקהי של , phonetisch: 'anênâi. ימיה wie ,reden' konstruiert; am nächsten wie Peschitta und hebr. Gen. 41, 23. — ענו הידר Bedeutung wie in יובעה. של מה מהל , und nach dem Wortlaut' in der Schrift abgekürzt על מרחבלה, darnach segoliert. יו steht für doppeltes יו.

Ob אוסתן etwas mit ושתן (aus vahištân, vgl. ישתן vahišti?) zu tun hat, ist fraglich. Manasse, der Schwiegersohn des Sanballat, war nach Jos. Arch. 11, 7, 302 ein Sohn Johanans, nicht sein Bruder, wie Sachau p. 33 sagt. Neh. 13, 28 nennt keinen Manasse.

1, 21, יְבֵי ,damals' ist in Ordnung. Es folgt der Analogie von אַדִין) אַוּי מָתִי usw.

1, 21. 28. אַלוּהָא = בבון absol. zu עלוהָא = בבון, wie צלו etc.

28. צרקה m. = אָבּין Bagohê soll im ganzen eine Gebühr von 1000 Talenten Silbergeld erhalten, und zwar nach der Goldwährung: 13 ½: 1. Aber erst wird Silber als kurrentes Geld genannt, weil in dieser Münze der Einzelbeitrag jedes Opferers gezahlt wird. Wieviel bei jedem Opfer, bleibt offen. Das ist Gemeindesache. Ebenso die Frist, bis die volle Summe (1000 × 3000 Sekel) ausbezahlt sein soll. Der Bau sollte wohl auf Staatskosten ausgeführt werden.

1, 28 כסף כנכרין אלף vgl. Ezra 7, 22 כסף ככרין אלף. In Cowleys Texten folgt auf בסף ebenfalls die Münzbezeichnung בסף oder כרשין.

Kiel, 25. November (Korrektur 9. Dezember) 1907.

GEORG HOFFMANN.

in dem Papyrus von Elephantine (aus einem Briefe an D. H. Müller). — Diese Wurzel findet sich, allerdings 700 Jahre später, in gleicher Bedeutung bei den Gaonen. Eine Zusammenstellung der Zitate wird vielleicht für die Lexikographie nicht überflüssig sein.

הם (auch הם הבין) bei den Gaonen, besonders bei Haj, nicht selten. Halach.gedol.ed. Hildesh. 59 25, 74 23, 184 16, 590 12. S. R. 'Amram G. 5 \* = M. Vitry p. 9, Z. 23 (bei Brüll angeführt). GA d Gaonen ed. Hark. p. 353, p. 37 7 v. u., 44 11, 81 12, 85 20 ed. Cassel: Nr. 43 f. 8 b 7. Ša'arē Şedeķ f. 88 b 13. 23. Nr. 22 (Haj). Ša'arē Tešūbā Nr. 3. Ḥemdā genūzā Nr. 78 f. 16 a 8. Nr. 137 f. 24 b 6. Haj zu Para 1 3 Hemdā genūzā nr. 78 f. 16 a 8. Nr. 137 f. 24 b 6. Haj zu Para 1 3 nonn, zu Teb-jōm מור הם הם הם הם Beth Talmud v 213 ff. berichtigt. Šibbölē haleķet ed. Buber 125 7. Brüll, Zentralanzeiger 7. 30. 36. 102, wo auf Heḥālūṣ 13, 74 verwiesen wird.

Im. Löw.

Die Korrespondenz zwischen der Gemeinde von Elephantine und den Söhnen Sanabalats. — Zu dem was ich bereits im Anzeiger der kais. Akademie der Wissenschaften vom 23. Oktober 1907 über die Papyrusurkunden von Elephantine gesagt habe, möchte ich noch folgende Bemerkung hinzufügen.

Sachau (S. 38) findet es mit Recht befremdlich, daß sich die Gemeinde von Elephantine an die Familie desjenigen Mannes wenden sollte, welcher der ärgste Feind Nehemias und der Rekonstruktion des jüdischen Volkes und seines Kultus gewesen war, an die Söhne des Sanabalat.

Eine plausible Erklärung dieser Tatsache hat er nicht gegeben. Ich möchte nun folgende Vermutung aussprechen. Als die Katastrophe in Elephantine eintrat, wandten sich die dortige Gemeinde, wie man natürlich erwarten mußte, an den persischen Statthalter von Judaea, an den Hohenpriester und die Notabeln in Jerusalem — erhielten aber von letzteren keine Antwort, wie dies ausdrücklich in der Inschrift Z.17—19 heißt:

אף קדמת זנה בערן זא באישתא

18 עביד לן אנרה שלחן [על] מראן ועל יהוחנן כהנא רבא וכנותה כהניא זי בירושלם ועל אוסתן אחוהי זי ענני וחרי יהודיא אנרה חדה לא שלחן עלין

Keine Antwort ist auch eine Antwort! Die Gemeinde von Elephantine mußte also eingesehen haben, daß sie mit Hilfe des Hohenpriesters in Jerusalem ihr Ziel nicht erreichen werde. Die Priesterschaft in Jerusalem, welche ein besonderes Interesse daran haben mußte, daß der Tempel in Jerusalem das Zentrum des jüdischen Kultus bleibe, wird sich über die Zerstörung des Tempels in Elephantine vielleicht sogar im Stillen gefreut haben. Daß sie sich für den Wiederaufbau desselben nicht eingesetzt hat und nicht einsetzen wollte, ist aber aus der Tatsache zu ersehen, daß sie den Brief der Gemeinde von Elephantine nicht beantwortete — eine ablehnende Antwort konnte und mochte sie nicht geben, ihre Gesinnung ist aber aus dem Nichtantworten deutlich zutage getreten.

Seit der Zerstörung des Tempels in Elephantine waren drei Jahre vergangen und die Gemeinde wendete sich jetzt nochmals an den persischen Statthalter von Syrien und an die Söhne Sanabalats, des Statthalters von Samaria. Sie läßt also jetzt den Hohenpriester und die Notabeln von Jerusalem beiseite und wendet sich an die Samaritaner, welche ja auch ihren eigenen Tempel hatten und die priesterliche Zentralgewalt in Jerusalem nicht anerkennen wollten. Daher sagen sie am Schluß des Briefes an Bagohi Z. 29: אף בלא בלים באברם

In der Tat wurde auch bei den mündlichen Verhandlungen in Syrien des Hohenpriesters nicht mehr gedacht und das Protokoll in der III. Urkunde, welche die Herstellung des Tempels von Elephantine zum Gegenstand hat, erwähnt nur Bagohi und Delayah (die Söhne des Sanabalat).

"Die Priester in Elephantine handelten gewiß nicht im Geiste Nehemias, als sie die Söhne seines Erzfeindes um Hilfe baten" — wie Sachau mit Recht bemerkt — aber die Herstellung eines Tempels in Ägypten war eben auch gar nicht im Geiste Nehemias!

Nachtrag: Während der Korrektur dieser Notiz erhalte ich einen Separatabdruck aus der Zeitschrift für Assyriologie, herausgegeben von C. Bezold, Bd. XXI, ,Neue jüdische Papyri' von Th. Nöldeke (S. 195—205), worin der berühmte Orientalist eine Reihe vortrefflicher Bemerkungen über die Papyri macht. Gern konstatiere

ich, daß er mancherlei gefunden hat, was mir entgangen war, aber auch, daß er mit mir in einzelnen Punkten übereinstimmt u. z. auch in bezug auf die Korrespondenz zwischen den Priestern von Elephantine und den Söhnen des Sanabalat. In einem Punkte kann ich mich jedoch mit seinen Konklusionen nicht einverstanden erklären. Nöldeke sagt: "Der jüdische Tempel war schon vor der persischen Eroberung erbaut worden, vermutlich nach Zerstörung des Tempels in Jerusalem. Das hätte sich ja auch allenfalls mit einiger Interpretationskunst dem Wortlaut unseres Pentateuchs anpassen lassen. Aber diese Juden wünschen noch 408, als in der heiligen Stadt längst ein neuer Tempel stand, sehnsüchtig, den ihrigen wieder zu errichten. Sie sind über dessen Zerstörung und die Unmöglichkeit, Gott מנחה ולבונה ועלוה darzubringen, tief bekümmert, fasten und tragen Trauerkleider. Daraus folgt m. E. mit Sicherheit, daß der Pentateuch, wie wir ihn kennen, der durchaus nur einen Tempel zuläßt, für diese frommen Leute noch keine Autorität war. Da sie sich aber ausdrücklich an den hohen Priester in Jerusalem und die Vorsteher der dortigen Juden wandten, so haben sie sich als Glieder der großen jüdischen Gemeinde gefühlt, sind nicht bewußte Separatisten gewesen. Die Rezeption des Pentateuchs in seiner definitiven Gestalt war eben noch nicht zu ihnen gedrungen, wenigstens nicht als für sie bindend an-Sie war also damals noch nicht sehr alt. Damit fällt jede Möglichkeit, jenen Abschluß des Pentateuchs in eine ältere Zeit zu legen als die Esra's. Ich möchte glauben, daß dies das allerwichtigste Ergebnis der Sachau'schen Papyri ist.

Offen gestanden halte ich diesen Schluß durchaus nicht für konkludent. Ich erinnere daran, daß in viel späterer Zeit um die Mitte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. Onias im Städtchen Leontopolis in Ägypten ein judäisches Heiligtum erbaut hat. Dieser Tempel war im Innern ganz nach dem Muster des Jerusalemschen eingerichtet, es fungierten dort Priester und Lewiten und brachten Opfer dar, ganz wie in Jerusalem. Der Gründer dieses Tempels berief sich auf die Prophezeiung Jesaias (19, 19) "Einst wird ein Altar des Herrn in Ägypten stehen" und beruhigte so die religiösen

Bedenken. Dieser Tempel bestand bis 73 n. Chr. Die Juden in Ägypten sahen ihn als ihren religiösen Mittelpunkt an, haben aber dennoch dem Jerusalemschen Tempel ihre Verehrung nicht aufgekündigt; im Gegenteil, sie verehrten Jerusalem als heilige Metropole und den Tempel als eine Gottesstätte, erfüllten alle Pflichten gegen ihn, schickten Abgeordnete dorthin und opferten dortselbst.<sup>1</sup>

Welche Anschauung über den Onias-Tempel in frommen jüdischen Kreisen herrschte, geht am besten aus der Mischna (Menahot, 109) hervor.

"Wenn jemand sagt: Ich gelobe ein Ganzopfer darzubringen, so muß er es im Heiligtum (in Jerusalem) darbringen; wenn er es im Onias-Tempel darbringt, hat er sein Gelübde nicht erfüllt. Sagt er aber: Ich gelobe ein Ganzopfer im Onias-Tempel darzubringen, soll er es im Heiligtum (in Jerusalem) darbringen; bringt er es aber im Onias-Tempel dar, so hat er sein Gelübde erfüllt."

Priester, welche im Onias-Tempel Dienste leisteten, durften im Heiligtum (in Jerusalem) keinen Dienst leisten (selbstverständlich ist dies, wenn sie vor Götzen Dienst geleistet hatten); denn es steht geschrieben (II Kon. 23 a) «Doch durften die Höhenpriester (בהמ במות) nicht zum Altare Jahwes in Jerusalem hinansteigen, sondern aßen ihre Anteile inmitten ihrer Brüder. Sie werden wie Priester mit leiblichen Fehlern behandelt, erhalten ihre bestimmten Anteile, leisten aber keinen Dienst.»

Aus der Tatsache, daß in späterer Zeit, wo die Vorschriften des Pentateuchs aufs allerschärfste beobachtet worden sind, offiziell eine gewisse Anerkennung dem Tempel in Leontopolis gezollt wurde, darf man wohl schließen, daß auch in alter Zeit ein gleiches Verfahren eingehalten worden ist. Damit fällt, wie ich glaube, die Konklusion Nöldekes. Ohne hier zur Frage nach der Abfassungszeit des Pentateuchs Stellung nehmen zu wollen, möchte ich nur betonen, daß ein neuer Beweis für den Abschluß des Pentateuchs zur Zeit Ezras aus den Papyrusurkunden von Elephantine nicht erbracht wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. Graetz, Geschichte der Juden (vierte Auflage) III, 1, S. 32 ff.

D. H. MÜLLER.

## Verzeichnis der bis zum Schluß des Jahres 1907 bei der Redaktion der WZKM, eingegangenen Druckschriften.

- Arminjon, Pierre, L'enseignement, la doctrine et la vie dans les universités musulmanes d'Égypte. Paris, Félix Alcan, 1907.
- ATTI DELLA R. Accademia dei Lincei anno CCCIV. 1907. Rendiconto dell'adunanza solenne del 2 Giugno 1907, onorata dalla presenza di Sua Maestà il rè. Roma, Tipografia della R. Accademia dei Lincei, 1907.
- BAENTSCH, B., David und sein Zeitalter. xvi. Band von "Wissenschaft und Bildung. Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens" herausgegeben von Paul Herre. Leipzig, Quelle & Meyer, 1907.
- Beylie, General de, L'Architecture des Abbassides au ix. Siècle. Sep.-Abdruck aus ,Revue Archéologique'. ive série, t.x. Paris, Ernest Leroux, 1907.
- Bibliotheca Abessinica. Studies concerning the Languages, Literature and History of Abyssinia. Edited by Dr. E. LITTMANN. II. The Text of the Ethiopic Version of the Octateuch, with special Reference to the Age and Value of the Haverford Manuscript. By Dr. J. OSCAR BOYD. Leyden, E. J. BRILL, 1905.
- BIERNATH, ERNST, Die Guitarre seit dem dritten Jahrtausend vor Christus. Eine musik- und kulturgeschichtliche Darstellung. Berlin, A. HAACK, 1907.
- Breasted, James Henry, Ancient Records of Egypt. Historical Documents from the earliest times to the Persian conquest, collected, edited and translated with commentary. Volume v: Indices. Chicago, The University of Chicago Press, 1907.
- CASPARI, WILHELM, Die Bedeutungen der Wortsippe כבר im Hebräischen. Leipzig, A. Deichert'sche Verlagsbuchhandlung Nachf. (Georg Böhme), 1907.
- Catalogue of the Coins in the Indian Museum Calcutta. Including the Cabinet of the Asiatic Society of Bengal.
  - Vol. 1, Part 1. The Early Foreign Dynasties and the Guptas.
    - Part II. Ancient Coins of Indian Types.
    - Part III. Persian, Mediaeval, South Indian, and Miscellaneous Coins. By VINCENT A. SMITH. Oxford. At the Clarendon Press, 1906.

- Vol. II, Part I. The Sultáns of Dehli.
  - Part II. Contemporary Dynasties in India. By H. Nelson Wright. Oxford. At the Clarendon Press, 1907.
- CHRISTENSEN, ARTHUR, L'empire des Sassanides, le peuple, l'état, la cour. Aus: Mémoires de l'Académie des Sciences et des Lettres de Danemark, Copenhague. 7<sup>me</sup> série, Section des Lettres. t. 1, n° 1. Kebenhavn, BIANKO LUNOS Bogtrukkeri, Hovedkommissionaer ANDR. FRED. HØST & SØN, Kgl. Hof-Boghandel, 1907.
- Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Curantibus J.-B. CHABOT, J. GUIDI, H. HYVERNAT, B. CARRA DE VAUX. Scriptores Aethiopici. Textus. Series altera Tomus III. Historia regis Sarsa Dengel (Malak Sagad), edidit K. Conti Rossini. Accedit historia gentis Galla, curante, J.GUIDI. Tomus XXVIII. Acta martyrum, edidit Franciscus Maria Esteves Pereira. I.

Versio. Series altera — Tomus III. Historia Regis Sarsa Dengel (Malak Sagad), interpretatus est K. Conti Rossini. Accedit historia gentis Galla, interprete J. Guidi. Tomus XXVIII. Acta martyrum, interpretatus est Fr. M. Esteves Pereira. I. Parisiis, Romae. 1907. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.

- Deussen, Paul, Outlines of Indian Philosophie with an Appendix on the Philosophy of the Vedânta in its Relations to Occidental Metaphysics. Berlin, Karl Curtius, 1907.
- DEVANAGAR, bhāratīy čitravičitr bhāsāōm kē lēkhōm sē bhūsīt ēk advitīy sačitr māsik patr. (Einzige illustrierte Monatsschrift mit Schriftbeiträgen der verschiedensten Volkssprachen Indiens). Jahr 1, Heft 1—4. Calcutta, The Manager., The Devanagar', Ekalipivistaraparishad', 85, Grey Street, 1907.
- Dussaud, R., Les Arabes en Syrie avant l'islam. Paris, E. Leroux, 1907.
- ENGEL, MORITZ, Wirklichkeit und Dichtung. Aufschlüsse in und zu 1. Mose 2-4; 6, 1-14; 9, 18-27; 11 und 12, 1-6. Mit zwei Karten. Dresden, WILHELM BAENSCH, 1907.
- Erbt, W., Elia, Elisa, Jona. Ein Beitrag zur Geschichte des 9. und 10. Jahrhunderts. Leipzig, Ed. Pfeifer, 1907.
- GAUTIER, E. F. et FROIDEVAUX, H. Un manuscrit Arabico-Malgache sur les campagnes de La Case dans l'Imoro. Tiré des notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale et autres bibliothèques. Tome xxxix. Paris, Imprimerie Nationale, Librairie C. KLINCKSIECK, 1907.
- E. J. W. Gibb Memorial. Vol. III, 1. The Pearl-Strings, a History of the Resúliyy Dynasty of Yemen by "Aliyyu' bnu l-Ḥasan 'el-Khazrejiyy; with translation, introduction, annotations, index, tables and maps by the late Sir J. W. Redhouse. Edited by E. G. Browne, R. A. Nicholson and A. Royers and printed for the trustees of the "E. J. W. Gibb Memorial". Vol. I, con taining the first part of the translation. London, Luzac & Co. Leyden, E. J. Brill, 1906.

- Vol. IV. Zaydán's Umayyads an 'Abbásids translated by D. S. MAR-GOLIOUTH. London, LUZAC & Co. Leyden, E. J. BRILL, 1907.
- Vol. v. The Travels of Ibn Jubayr edited from a Ms. in the university library of Leyden by William Wright. Second edition revised by M. J. de Goeje. London, Luzac & Co. Leyden, E. J. Brill, 1907.
- GOLLIER, TH., Manuel de la langue japonaise. 1. Éléments de grammaire. Bruxelles, MISCH & THRON, 1907.
- Guézennec, F., Cours pratique de Japonais. Fasc. 1. Leide, E. J. Brill, 1907.
- GRIMME, HUBERT, Das israelitische Pfingstfest und der Plejadenkult. Eine Studie von —. Mit drei Tafeln. Erster Band, erstes Heft der "Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums". Im Auftrage und mit Unterstützung der Görresgesellschaft herausgegeben von E. Drerup, H. Grimme, J. P. Kirsch. Paderborn, Ferdinand Schöningh, 1907.
- Gurland, Aron, Grundzüge der muhammedanischen Agrarverfassung und Agrarpolitik mit besonderer Berücksichtigung der türkischen Verhältnisse. Ein kritischer Versuch. Dorpat, Ferd. Bergmann, 1907.
- HAAS, HANS, Japans Zukunftsreligion. Berlin, KARL CURTIUS, 1907.
- Handess-Amsorya. Jahrgang 1907. Wien, Mechitharisten, 1907.
- Hejcl, J., Das alttestamentliche Zinsverbot. 4. Heft der Biblischen Studien. XII. Band. Freiburg i. Breisgau, Herder, 1907.
- HOERNLE, RUDOLF, Studies in the medicine of Ancient India. Pars 1. Osteology or the bones of the human body. Oxford, At the Clarendon Press, 1907.
- HOERNLE, A. F. RUDOLF and HERBERT A. STARK. A history of India. Cuttack, Orissa Mission Press (Oxford, Blackwell & Co.), 1906.
- HÜTTEMANN, WILHELM, Die Jñāta-Erzählungen im sechsten Anga des Kanons der Jinisten. Straßburg, K. J. TRÜBNER, 1907.
- JACOB, GEORG, Türkische Bibliothek, Bd. 7: F. SCHRADER: ACHMET HIKMET, Türkische Frauen. Berlin, MAYER und MÜLLER, 1907.
- JACKSON, A. M. T., Method in the study of Indian antiquities. Being a lecture delivered at the Wilson College, Bombay, on August 3<sup>rd</sup>, 1907. Bombay: Printed at the Times Press, 1907.
- Indian Thought, A Quarterly devoted to Sanskrit Literature. Edited G. Thibaut and Ganganatha Jha. Vol. 1. No. 1—3. Published by the Editors. Allahabad. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Journal, American, of Archeology. Second Series. The Journal of the Archeological Institute of America. Issued quarterly. Supplement to vol. x.1906. Annual Reports 1905—1906. Norwood, Mass., The Norwood Press, 1906.
- Journal of the American Oriental Society. Edited by E. WASHBURN HOPKINS and CHARLES C. TORREY. Vol. XXVII, Second Half. Vol. XXVIII, First Half. New Haven, The American Oriental Society, 1907.
- Journal, The American, of Philology. Ed. by Basil L. Gildersleeve. Vol. XXVIII. Baltimore, The John Hopkins Press, 1907.

- The Journal of the Siam Society. Vol. II, Part I and II; Vol. III, Part III. Bangkok, 1905—06. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.
- Izvěstija obščestva archeologiji, istoriji i etnografiji pri Imperatorskom Kazanskom universitetě. T. xxI. vyp. 1—6. T. xXII. vyp. 1—5. Kasan, kaiserliche Universität, 1905.
- LITTMANN, ENNO, Die Heldentaten des Dom Christoph da Gama in Abessynien. Nach dem portugiesischen Berichte des Miguel de Castanhoso übersetzt und herausgegeben. Leipzig, Ed. Pfeiffer, 1907.
- Al-Machriq, Revue catholique orientale, bimensuelle. Jahrgang 1907. Beyrouth, 1907.
- MÖLLER, HERMANN, Semitisch und Indogermanisch. Leipzig, Otto Harrassowitz.

   Kopenhagen, H. Hagerup Kristiania, Aschehong & Co., 1907.
- Montgomery, James A., The Samaritans, the earliest Jewish Sect. Philadelphia, John C. Winstous Co., 1907.
- Oriens Christianus, Römische Halbjahrshefte für die Kunde des christlichen Orients. Mit Unterstützung der Görresgesellschaft herausgegeben vom Priesterkollegium des deutschen Campo Santo unter der Schriftleitung von A. BAUMSTARK. v. Jahrgang. I. und II. Heft. Abteilung 1 und 2. Rom, E. Löscher und Co. Leipzig, HARRASSOWITZ, 1905.
- Powell, Herbert Harry, The supposed Hebraismus in the Grammar of the Biblical Aramaic. University of California Publications Semitic Philology. Vol. 1, Nr. 1, pp. 1—55. February 1907. Berkeley, California, University Press, 1907.
- Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, storice e filologiche. Ser. v, Vol. xv, Fasc. 5—12. Vol. xvi, Fasc. 1—5. Roma, Tipografia della Accademia, 1906, 1907.
- Rivista degli Studi Orientali publicata a cura dei prof. della scuola orientale nella reale università di Roma. Anno I. Vol. I. Fasc. primo. 1907. Leipzig, O. Harrassowitz, 1907.
- ROSENBERG, J., Phönikische Sprachlehre und Epigraphik. Wien, HARTLEBEN, 1907.
- Sanjana, Rastamji Edulji Dastoor Peshotan, Zarathushtra and Zarathushtrianism in the Avesta. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1906.
- Schapiro, Israel, Die haggadischen Elemente im erzählenden Teil des Korans. (Aus den Schriften, herausgegeben von der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums.) Erstes Heft. Leipzig, Buchhandlung Gustav Fock, 1907.
- SCHMITZ, A., El lisaan el carabi bil parf el ifrangi, Cairo, 1907.
- Schneider, Hermann, Kultur und Denken der alten Ägypter. Entwickelungsgeschichte der Menschheit. 1. Band. Leipzig, R. Volgtländer Verlag, 1907.
- Schorr, Moses, Altbabylonische Rechtsurkunden aus der Zeit der 1. babylonischen Dynastie. Umschrift, Übersetzung und Kommentar. Sep.-Abdruck

- aus den Sitzungsberichten der Philos.-Histor. Klasse der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften. 155. Band, 2. Abh. Wien, Kommission Hölder, 1907.
- Studies, Columbia University Oriental. Vol. IV. Sidon, a study in oriental history by Frederick Carl Eiselen. Vol. v. History of the city of Gaza from the earliest times to the present day by Martin A. Meyer. New York, Columbia University Press, 1907.
- Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche. Zweites Stück. Herausgegeben von N. Bonwetsch und R. Seeberg: Afrahat, seine Person und sein Verständnis des Christentums. Ein Beitrag zur Geschichte der Kirche im Osten von Paul Schwen. Berlin, Trowitzsch und Sohn, 1907.
- Survey, Linguistic, of India. Vol. IV. Muṇḍā and Dravidian Languages. Compiled and edited by G. A. Grierson. Calcutta, Office of the Superintendent of Government Printing, India, 1906.
- Texts, Persian Historical. Volume IV. Part I of the Lubábu'l-Albáb of Muḥammad Awfi. Edited in the original Persian, with indices, Persian and English prefaces, and notes, critical and historical in Persian, by Edward G. Browne and Mirzá Muḥammad Ibn 'Abdu'l-Wahhāb-I-Qazwini. 1906. Volume V. Part. II of the Tadhkiratu 'l-Awliyá (,Memoirs of the Saints') of Muḥammad Ibn Ibráhim Feridu 'd-din 'Attár. Edited in the original Persian, with preface, indices and variants, and a comparative table showing the parallel passages which occur in the Risálatu 'l-Qushay-riyya of Abu 'l-Qásim Al-Qushayri, by Reynold A. Nicholson. 1907. London, Luzac & Co. Leide, E. J. Brill, 1906, 1907.
- Vandenhoff, Bernhard, Vier geistliche Gedichte in syrischer und neusyrischer Sprache aus den Berliner Handschriften Sachau 188 und 223 mit erklärenden Anmerkungen herausgegeben von —. Münster i/W. 1907. In Kommission bei Otto Harrassowitz, Leipzig.
- Volksbücher, Religionsgeschichtliche. III. Reihe. 8. Heft. Christentum und Islam von C. H. BECKER-HEIDELBERG, Tübingen, J. C. B. Mohr (P. SIEBECK). 1907.
- WÜNSCHE, A., Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim zur späteren legendarischen Literatur des Alten Testamentes zum ersten Male übersetzt von —, 1. 1, 1. 2, 11. 1. Leipzig, Ed. PFEIFFER, 1907.
- ZACH, E. von, Lexikographische Beiträge. IV. Peking, 1907.



i m

•

.

